garrula logica?

Cusanus zum Syllogismus

Fabian Marx

Die folgenden Anmerkungen haben, in bewusst mikroskopischem Zugriff, ein Detail
im Denken des Cusanus zum Thema. Der Begriff des Syllogismus, um den es hier
gehen soll, ist auf das Ganze seiner Schriften gesehen eine Randerscheinung. Seine
Bedeutung tritt klar hinter diejenige anderer, haufiger frequentierter, mehr ,cusani-
scher” Begriffe zurlick. Auch umgekehrt von der Warte der Geschichte der Syllogistik
aus erscheint der Name Cusanus allenfalls als FuBBnote. Und doch gibt jenes Detail,
wie ich zeigen werde, den Blick frei auf eine Frage, die nicht nur ein zentrales Movens
des cusanischen Denkens, sondern auch die philosophischen Grundlagen der Syllo-
gistik betrifft. Es ist das Verhaltnis der aristotelischen Logik zur philosophischen Theo-
logie, das hier zur Diskussion steht. Dass Cusanus dieses Verhaltnis neu und anders
gefasst hat, war einer der wesentlichen Griinde dafir, ihn — trotz aller berechtigten
Kritik an Epochenschema und Autorenzentrierung durchaus zu Recht — als originalen
Denker auf der Schwelle zwischen Mittelalter und Neuzeit zu apostrophieren.

Wer sich mit seinen Schriften vertraut macht, dem wird seine harsche Kritik an
der aristotelischen Logik auffallen. Wenn Cusanus etwa in der Apologia Doctae Igno-
rantiae (1449) — seiner Antwort auf die Kritik des Heidelberger Theologen Johannes
Wenck - mit dem Begriff der Logik operiert, so scheint er das nicht in einem unein-
deutigen, schon gar nicht in einem produktiv aneignenden, sondern in einem klar pe-
jorativen, ja polemischen Sinne zu tun, spricht er dort doch von der ,geschwétzigen
Logik” (garrula logica), die der Theologie abtraglich sei und von der es sich daher zu
befreien gelte (,a dialecticis libera nos, domine”).! lhren sachlichen Grund hat diese

' Vgl. Apologia doctae ignorantiae, n. 31. Ich zitiere die Schriften des Cusanus hier und im Folgen-
den, wie Ublich, nach der Nummerierung der historisch-kritischen Edition der Heidelberger Akademie
der Wissenschaften. Ubersetzungen stammen von mir. Im Ganzen lautet die Stelle: , Et ego patientiam
praeceptoris admirans subintuli:,Impatienter fero, quod te comparat ignoranti logicam, uti Averrois Avi-
cennam.’ Ad quae ipse: ,Non te offendat istud. Nam etsi omnium sim ignorantissimus, sufficiat saltim
mihi, quod huius ignorantiae scientiam habeam, quam adversarius non habet, licet desipiat. Legitur
beatissimum Ambrosium letaniis addidisse: ,A dialecticis libera nos, Domine.” Nam garrula logica sa-
cratissimae theologiae potius obest quam conferat’”. Der Schiiler konfrontiert den Lehrer (Cusanus) mit
dem wenckschen Vorwurf der Ignoranz gegeniiber der Logik. Cusanus bestreitet sie nicht, er kultiviert
diese Ignoranz. Er streicht sie als das heraus, was er Wenck und den Logikern in philosophisch-theologi-
scher Hinsicht voraus hat. Diese seine Abgrenzung von der garrula logica ist in deutlicher Analogie zu
Platons Apologie des Sokrates konzipiert: Hatte sich vormals Sokrates gegen die Sophismen der Rhe-
toriker, Dichter und politischen Autoritdten als Philosoph in Stellung gebracht, so soll nun Cusanus an
seine Stelle treten und die Logik in die Position sophistischer Gegnerschaft riicken. Das Bemerkenswerte



Polemik in einer Kontrastierung zweier Modi philosophischen Denkens. Und es ist
Cusanus selbst, der diesen Kontrast immer wieder, vom Friih- bis ins Spatwerk, in
aller Deutlichkeit zu profilieren versucht: Hier sein theologisches Denken im Ausgang
vom Prinzip der coincidentia oppositorum, fiir das der Satz des Widerspruches nur
noch eingeschrankte Geltung hat, dort ein durch die aristotelische Logik gepréagtes
schulphilosophisches Denken, verkérpert durch Johannes Wenck, das sich dem Wi-
derspruchsprinzip als dem unhintergehbaren Grundgesetz allen rationalen Denkens
verpflichtet. Wenn in der Forschung das Verhéltnis des Cusanus zur Logik Thema war,
dann meist unter dem Gesichtspunkt dieses Kontrastes.?

Was Cusanus zum Syllogismus schreibt, erzahlt aber eine andere, wie es scheint:
entgegengesetzte Geschichte. Hier dient der Bezug auf ein zentrales Paradigma der
aristotelischen Logik, anders als im Falle des Widerspruchsprinzips, nicht ihrer Zurlick-
weisung in rebus theologicis. Ein logischer Fachterminus wird hier — im Gegenteil —
zum Symbol theologischer Sachverhalte.

Ich gehe, um das verstandlich zu machen, in vier kurzen Schritten vor: Eine Vor-
bemerkung zur Geschichte des Syllogismusbegriffs (1) steckt die Ebene ab, auf der
hier bei Cusanus vom Syllogismus die Rede sein wird. Ein zweiter Abschnitt versucht
das Spezifische seines Gebrauchs dieses Begriffs in seiner noetischen Perspektive auf
denselben auszumachen (2). Es ist diese Perspektive, die es ihm erlaubt, den Syllogis-
mus-Begriff aus dem Binnenzusammenhang der aristotelischen Logik zu 16sen und
zum theologischen Symbol werden zu lassen. Von dieser symboltheologischen Trans-
formation des Syllogismus einen — durch ausgiebige Zitate hoffentlich plastischen
— Eindruck zu geben, ist Ziel des dritten Abschnitts (3). Der letzte Abschnitt (4) halt
fest, wie sich am Leitfaden des Syllogismus-Begriffs der Stellung des Cusanus zur aris-
totelischen Logik ein neuer, bisher eben vernachlassigter Akzent abgewinnen lasst.

ist aber die Wendung, die diese Analogie bei Cusanus nimmt: Wahrend es das Ziel des platonischen
Sokrates war, mit seiner Kunst des wissenden Nicht-Wissens die Philosophie lberhaupt erst in Stellung
zu bringen, so kann die Abgrenzung des Cusanus im Vergleich dazu beinahe anti-philosophisch wirken.
Denn er macht hier nicht wie Sokrates geltend, philosophische Praxis Giberhaupt erst ins Leben zu rufen.
Er disqualifiziert deren schulische Vertreter und damit gerade diejenigen, die institutionell in Anspruch
nehmen, das sokratische Erbe angetreten zu haben. In Anlehnung an Sokrates’ Grundlegung philosophi-
scher Praxis kehrt sich Cusanus also gegen das, was an den Universitdten seiner Zeit als Inbegriff dieser
Praxis gilt — das Denken im Medium aristotelischer Logik. Der latent-ironische Zug der Apologia ist dabei
ihr impliziter Hinweis auf die Selbstvergessenheit der Schulphilosophen: Weil sie das sokratische und
damit das genuin philosophische Denkverfahren vergessen haben, durch das Sokrates ihrer eigenen Ta-
tigkeit ja erst den Boden bereitet hatte, sind es nun die institutionellen Représentanten von Philosophie
(bzw. Theologie) selbst, die des Sophismus geziehen werden miissen (spater ist dann auch explizit von
,sophistae’ die Rede; vgl. Apologia doctae ignorantiae, n. 53). Die Kritik an Wenck, auf den stets nur
allgemein als adversarius referiert wird und der so pars pro toto stehen soll fiir die Schulphilosophie als
Ganze, stellt sich damit gerade nicht auf einen a-philosophischen Standpunkt, sondern misst Wenck am
eigenen Anspruch, moniert sodann das Verfehlen dieses Anspruchs und verteidigt dadurch das sokrati-
sche Denkverfahren, den eigenen Wissensanspruch nicht zu verfehlen, indem man einzig beansprucht,
um das eigene Nicht-Wissen zu wissen — was eben auch ein Wissen um das Problematische, das Nicht-
Wissbare an der aristotelischen Logik einschliet. Nur so kénne man der sacratissima theologia, die fur
Cusanus also auch einen sokratischen Zug hat, gerecht werden.

2 Schon in Ernst Cassirers bahnbrechender Rekonstruktion des cusanischen Denkens steht dieser Kont-
rast im Zentrum. Vgl. Cassirer, 2002, 15. Fir neuere Arbeiten vgl.: Aertsen 1993, 707-727, Flasch 1973,
Imbach 2003, 600-616, Spieth 2020, 67-82, Stammkétter 2004, 433-446.



Der Syllogismus in der Geschichte seines Begriffs

In wenigen Zeilen etwas Sachangemessenes Uber die Begriffsgeschichte des Syllogis-
mus zu sagen, scheint angesichts der Verzweigungen, die diese Geschichte genom-
men hat, ein hoffnungsloses Unterfangen zu sein. Zwei Meilensteine begriffsgeschicht-
licher Forschung, das Historische Wérterbuch der Philosophie und das Historische
Wérterbuch der Rhetorik, geben von diesen mannigfachen Verzweigungen in ihren
Lemmata zum Syllogismus einen lebendigen Eindruck.® Es mag hier in heuristischer
Absicht dennoch sinnvoll sein, zwei Hauptstrange dieser Begriffsgeschichte ausein-
anderzuhalten (ohne dabei je zu beanspruchen, sie voneinander trennen zu kénnen):
den formallogischen Strang einerseits und den nicht-formallogischen andererseits.
Der formallogische Strang hat es mit der Entwicklung der formalen Syllogistik zu tun,
so wie sie Aristoteles in der Ersten Analytik begriindet und so wie sie dann in stetiger
Ergdnzung und Abanderung durch die Jahrhunderte geht. Im nicht-formallogischen
Strang geht es hingegen um den Syllogismus als Modell einer bestimmten Form des
Denkens. Es geht um die Denkvollziige, die sich im Syllogismus niederschlagen. Zu
diesem Strang gehdren nicht erst die frihneuzeitlichen Kritiken des syllogistischen
Denkens etwa im Humanismus (z.B. bei Lorenzo Valla) oder bei Descartes. Schon bei
Avristoteles selbst ist neben dem formalen Syllogismus der Ersten Analytik der dialek-
tische Syllogismus der Topik zu entdecken. Hier begegnet der Syllogismus als Ziel
eines Ubungsgesprichs im Kontext der platonischen Akademie: Der Syllogismus ist
das, was zustande kommt, wenn ein Gesprachspartner (A) sein Gegentiber (B) dazu
bringen kann, eine These einzugestehen, die dieser zunachst (als Ausgangspunkt des
Ubungsgespréchs) verneint hatte, namlich indem A von B die Zustimmung zu Pra-
missen einholt, aus deren Bejahung das Eingestdndnis jener These notwendig folgt.
Der Syllogismus soll hier also Niederschlag diskursiven Denkens, er soll Manifestation
eines Denkens im Gesprach (=Dialektik) sein.

Das, was im Folgenden Uber den Syllogismus bei Cusanus gesagt wird, ge-
hort zweifellos zu diesem nicht-formallogischen, man kénnte auch sagen: noetischen
Strang der Syllogismus-Begriffsgeschichte. Nirgends Iasst sich bei ihm eine eingehen-
de Beschaftigung mit den formalen Details der Syllogistik oder gar eine eigenstandi-
ge Fortfiihrung derselben nachweisen. Dass er die logischen Schriften des Aristote-
les, insbesondere die Analytiken, bis zu einem gewissen Grad kannte, ist zwar sicher;
dass er sie eingehend studiert hat, aber nicht.* Seine Perspektive auf den Syllogismus

3 Vgl. Kraus 2009, 269-298, Thom 1998.

* Die Frage nach Cusanus’ Logikkenntnissen ist duBerst komplex. Zwar ist unser Kenntnisstand in Bezug
auf das, was er wann gelesen hat, fir einen Autor des 15. Jahrhunderts exzellent. Im Hinblick auf Texte
der Logik klafft aber eine beachtliche Wissenslicke. Vermutlich entspricht ihr eine Liicke im cusanischen
Biicherregal selbst. Verschiedene Quellen kommen nichtsdestotrotz infrage, mindestens die folgenden:
(a) Luca Gili hélt es fur gesichert, dass Cusanus vertraut war mit den Logik-Handblichern seiner Zeit
(allerdings ohne zu spezifizieren, mit welchen). Vgl. Gili 2020, 60. (b) Cusanus hatte dariiber hinaus im
Rahmen seiner Lullus-Lektlre die Méglichkeit, auch dessen logische Schriften zumindest teilweise zur
Kenntnis nehmen (u.a. den Liber de syllogismis contradictoriis in Codex 83 oder die Logica nova in Co-
dex 88 der Kueser Bibliothek). Vgl. Marx 1905, 84, 89. Ein Indiz daflr (allerdings auch nur ein Indiz) ist,
dass Cusanus bisweilen — genau wie Lullus, aber anders als Aristoteles — vier syllogistische Figuren er-
wahnt (vgl. etwa De coniecturis, n. 84). (c) Der von Cusanus annotierte Codex 205 seiner Bibliothek ver-
sammelt Schriften arabischer Philosophen, darunter auch einen kurzen Logik-Traktat Al-Ghazalis (Algazel
Logica, f. 124-126). Vgl. Marx 1905, 192. (d) Als doxographische Quelle kommt neben den Auctoritates
Aristotelis auch Diogenes Laertios’ De vitis philosophorum (cod. harl. 1347) infrage. Das mag insbeson-
dere fiir die Ausflihrungen gelten, die Cusanus in De venatione sapientiae zur Logik macht (vgl. etwa
De venatione sapientiae, n. 9 {.), insofern die Diogenes-Lektlre unmittelbarer Anlass dieses Traktats ist.
(e) Kenntnisse von Porphyrios’ Isagoge konnte Cusanus moglicherweise vermittelt (iber die Kommentie-



lebt gerade davon, von jenen formalen Details absehen zu kénnen. Der Syllogismus
steht ihm Modell, um das Zusammenspiel des diskursiv-prozessualen Denkens und
des unmittelbar einsehenden, also immediaten, nicht-prozessualen Denkens zu be-
schreiben. Er steht paradigmatisch fiir das Denkvermdgen, das Cusanus — ganz klas-
sisch — mit dem Ausdruck ratio belegt, das sich fir ihn aber nicht isolieren, sondern
nur im Wechselbezug mit anderen Denkvermégen greifen |&sst.

Cusanus’ Noetik des Syllogismus

Diese noetische, auf den Syllogismus als Denkvollzug ausgerichtete Perspektive findet
sich zum ersten Mal in De coniecturis (1442) entwickelt, dem zweiten frilhen Haupt-
werk nach De docta ignorantia (1440). Wie in vielen anderen seiner Texte hebt Cusa-
nus hier verschiedene Modi des Denkens voneinander ab. Darunter versteht er keine
getrennten psychischen Fakultaten, sondern verschiedene, aber einander bedingen-
de Denkvollziige. Unterscheidbar werden sie mit Hilfe des Begriffspaars complicatio
und explicatio (Einfaltung und Ausfaltung). Dieses Begriffspaar — den Platonikern der
Schule von Chartres entliehen® - soll jenes Bedingungsverhaltnis der verschiedenen
Denkmodi sinnféllig werden lassen:® Der eine Denkmodus unterscheidet sich hier von
dem anderen nicht absolut, sondern relativ; und zwar indem er das ausfaltet, was
durch den anderen eingefaltet wird. So ist etwa die ratio (der Verstand) das Vermo-
gen, die Differenzen, die der sensus (die Sinneswahrnehmung) ausfaltet, einzufalten:
Wahrend dem sensus eine Mehrzahl von Sinnesdaten begegnet, so fasst sie die ra-
tio unter einen Begriff. Der Verstand weist der Sinneswahrnehmung gegentber also
einen hdheren Grad von Einheit auf. Zugleich faltet auch die ratio wiederum — etwa im
Durchdenken einer Mehrzahl von Begriffen und Begriffszusammenhangen - das aus,
was der intellectus (das Einsichtsvermdgen) einfaltet. Dieser Ein- und Ausfaltungs-
zusammenhang steht im Hintergrund, wenn Cusanus nun in De coniecturis schreibt:

[...] discurrit a complicatione ad explicationem logice seu rationabiliter inquirendo
idem in diversitate. Idem enim est in conclusione syllogistica quod in praemissis,
sed complicative in maiori, explicative in conclusione, medio quidem modo in mi-
nori. Hinc ubi conclusio est complicans, maior est explicans. In ratione igitur vis
complicativa est, quia unitas sensibilium alteritatum, similiter et vis explicativa, quia
alteritas intellectualis unitatis pariter et unitas sensibilium.

Er [d.i. der Verstand] schreitet — auf logische bzw. verstandesmaBige Weise — von
der Einfaltung zur Ausfaltung, indem er das Selbe im Verschiedenen sucht. Das
Selbe namlich ist in der syllogistischen Konklusion und in den Prémissen, aber ein-
faltend im Obersatz, ausfaltend in der Konklusion und auf eine gewisse vermit-
telnde Weise im Untersatz. Dort wo die Konklusion einfaltend ist, ist der Obersatz
ausfaltend. Im Verstand ist demnach eine einfaltende Kraft, da er die Einheit der
sinnlichen Andersheiten ist, zugleich aber auch eine ausfaltende Kraft, da er die
Andersheit der intellektuellen Einheit ebenso ist wie er die Einheit der sinnlichen
Dinge ist.

(De coniecturis, n. 78)

Den Syllogismus — und mit ihm das logisch-rationale Denken liberhaupt — prasentiert
Cusanus hier als ein Phanomen, in dem sich das Ineinandergreifen der verschiedenen
Denkmodi zeigt. Logisch zu denken ist eine Weise, das Selbe in der Verschiedenheit

rung des Boethius erlangen (siehe Codex 190 seiner Bibliothek). Zu Cusanus’ Lesepraktik im Allgemei-
nen und zu ihrer Bedeutung fir die Cusanus-Forschung vgl. etwa Meliado und Senger 2023, 209-242.
5 Vgl. Beierwaltes 1985, 371 Fn. 12. Sowie: Bredow 1998.

¢ Die Idee von einem solchen Implikations- bzw. Bedingungsverhéltnis ist allerdings auch schon bei
Aristoteles prasent (Vgl. De anima, 414b 20-32) und geht also auch in der Aristoteles-Kommentierung
durch die Jahrhunderte.



(idem in diversitate) zu suchen. Und der Syllogismus soll Inbegriff dieses Suchens
sein. Denn es ist ein Identisches, was sich im Durchgang der Verschiedenheit von
Obersatz, Untersatz und Konklusion herausstellt. Ich gebe ein Beispiel, um das von
Cusanus wie so oft lakonisch Gesagte zu konkretisieren.

Gegeben sei der folgende, im Modus Barbara formulierte, Schluss:

P,: Jeder Mensch ist ein Lebewesen;
P,: Jedes Lebewesen ist sterblich;
K: Jeder Mensch ist sterblich.

Die Konklusion ist hier jeder der beiden Pramissen (auf je verschiedene Weise) bereits
~eingefaltet”, da sich P. lbersetzen liele in

P..: Jeder Mensch ist ein Lebewesen und insofern sterblich.

und da sich P, Gbersetzen lieBe in

P,, Jedes Lebewesen — und insofern auch jeder Mensch - ist sterblich.

Im Hinblick auf dieses in P, und P, ausgedriickte Einfaltungsverhaltnis besteht kein
Unterschied zwischen P, P, und K. Sie teilen ein Identisches — jenes idem, von dem
Cusanus spricht. Nun ist der Syllogismus aber gerade diejenige Form des Denkens,
dem sich dieses idem nur im Durchdenken der einzelnen Propositionen als ein sol-
ches herausstellt. Das schlussfolgernde Denken kann insofern nicht anders, es muss
das Identische im Modus der Ausfaltung einholen. Es kann hier kein immediates Er-
fassen eines Denkgehalts geben, den auszudriicken ja schon ein Satz wie P, oder P,
gentigen wirde. Der Denkgehalt, der in der Konklusion erschlossen ist, soll aus dem,
was in den anderen Denkgehalten angelegt ist, prozessual entwickelt werden. So wird
im obigen Beispiel erst aus dem Umstand, dass zunachst das Lebewesen-Sein des
Menschen als eines begriffen wird, das ein Sterblich-Sein impliziert, dann auch der
Denkgehalt des Syllogismus erschlieBbar, ndmlich: die aus seinem Lebewesen-Sein
riihrende Sterblichkeit des Menschen.

Dabei beruht das schlussfolgernde Denken in zwei Hinsichten auf einem kom-
plikativen Denkvermdégen: Zum einen, da im schlussfolgernden Denken die sinnli-
chen Differenzen schon begrifflich eingefaltet sein missen (ratio = unitas sensibilium
alteritatum); zum anderen — und das ist in diesem Zusammenhang wichtiger —, da sich
ohne ein komplikatives Denkvermégen nie jener Zusammenhang zwischen den ein-
zelnen Propositionen bilden konnte. Gerade diesen Zusammenhang herzustellen, im
Durchdenken der Propositionen diese Propositionen zusammenhalten zu kénnen, ist
aber ja der Sinn des Syllogismus. Es geht darum — um noch einmal das obige Beispiel
zu bemihen - die aus seinem Lebewesen-Sein riihrende Sterblichkeit des Menschen
als solche (also nicht die Sterblichkeit des Menschen fir sich genommen, sondern
als zusammenhangend mit dem Begriff des Lebewesen-Seins, als aus diesem Begriff
resultierend), fassen zu kénnen. Der Syllogismus ist daher abhéngig von dem, was
Cusanus hier als intellectualis unitas, als intellektuelle Einheit, bezeichnet. Sie ist das,
was ebendiesen Zusammenhang stiftet.

Der Dialog Idiota de mente (1450), das wohl bedeutsamste Werk der mittleren
Schaffensphase des Cusanus, in dem er einen Laien an seiner statt sprechen und die
tberkommene Philosophie sowohl in ihrer scholastischen als auch in ihrer humanisti-
schen Gestalt kritisieren lasst, macht das noch deutlicher. Hier wird das komplikative



Denkvermogen allerding als mens, als Geist, bezeichnet.” Es hei3t dort:

Idiota: lam dixi, quod, sicut visus videt et nescit quid videat sine discretione, quae
ipsum informat et dilucidat et perficit, sic ratio syllogizat et nescit quid syllogizet
sine mente, sed mens informat, dilucidat et perficit ratiocinationem, ut sciat quid
syllogizet.

Der Laie: Ich sagte bereits, dass so wie der Blick sieht und nicht weil3, was er sieht,
ohne das Unterscheidungsvermégen, das ihn formt, erleuchtet und vervollkomm-
net, so schlussfolgert auch der Verstand und weiB nicht, was er schlussfolgert ohne
den Geist, der Geist vielmehr ist es, der die Schlussfolgerung formt, erleuchtet und
vervollkommnet, damit der Verstand weil3, was er schlussfolgert.

(De mente, n. 84)

Der Geist ist nicht dasjenige Denkvermégen, das die einzelnen Propositionen des
Syllogismus durchlauft. Durch den Geist wird vielmehr ein Erfassen des intelligiblen
Sachgehalts méglich, der auf dem Wege der Schlussfolgerung herausgestellt wird.
Dieser Sachgehalt ist nichts anderes als jener Ein- und Ausfaltungszusammenhang,
der die Propositionen des Syllogismus, wie im obigen Beispiel, zu einem in sich viel-
heitlich® strukturierten Ganzen und Einen macht. Der Geist ist insofern die Instanz der
Formgebung (informare), des Intelligibel-Machens (dilucidare) und Vervollkommnens
(perficere) des Syllogismus. Durch ihn wird erst das eigentliche Ziel des Schlussfol-
gerns (syllogizare) erreicht. Er ist, wie der Intellekt, das, was die Einheit des Syllogis-
mus in der Verschiedenheit seiner propositionalen Bestandteile stiftet und tberblickt.
Cusanus sieht im Syllogismus also stets ein Ineinandergreifen eines einheitsstiften-
den Denkens einerseits, das er mit dem Ausdruck intellectus oder mens, und eines
Differenz durchlaufenden Denkens andererseits, das er mit dem Ausdruck ratio be-
legt.? Dieses Ineinandergreifen scheint das Zentrum seines Interesses zu sein in der
noetischen Perspektive auf den Syllogismus.’® Und dieses Ineinandergreifen zeigt
auch, was logisch zu denken ganz allgemein bedeutet: ein Suchen des — wie es oben
hieB3 — Selben im (begrifflich) Verschiedenen (idem in diversitate). Der Syllogismus ist
insofern ein Paradigma, ein Modell logischen Denkens. Uberall dort, wo sich jenes
idem in diversitate niederschlagt, kann es nun im Syllogismus ein passendes Sym-
bol finden. So besteht die Mdglichkeit, den Syllogismus aus dem Binnenkontext des
Formallogischen zu I6sen und auf andere Kontexte hin zu 6ffnen. Dass Cusanus die-
se Moglichkeit zu nutzen gewusst hat, wird der folgende Abschnitt zeigen. Schein-
bar logikferne Kontexte werden hier durch das Syllogismus-Symbol , logifiziert”, das,
was man Ublicherweise unter dem Titel , Syllogismus” verhandelt, hingegen nivelliert
oder entfremdet.

7 Das Verhaltnis zwischen intellectus- und mens-Begriff bei Cusanus ist — auch in entwicklungsgeschicht-
licher Perspektive auf sein Werk — komplex. Da beide Begriffe in Bezug auf den Syllogismusbegriff aber
dieselbe Funktion auszutiben scheinen, vernachléssige ich diesen Aspekt hier.

8Vgl. Idiota de mente, n. 128: ,, Fiunt etiam syllogismorum demonstrationes secundum vim magnitudinis
et multitudinis.”

?Vgl. in diesem Sinne auch den Sermo CXXX, n. 5: , Vis rationalis discurrit et syllogizat, sed est in umbra,
quia nescit, an attingat vel non, nisi descendat iudex rationum, scilicet intellectus, qui illuminat rationem,
ut intellegat se recte vel oblique discurrere. [...] ratio iudicat syllogismum illum concludere mediante
intellectu”.

10 Mit Kurt Flasch liee sich sagen, dass Cusanus in seiner noetischen Perspektive auf den Syllogismus
eine in sich bewegte, dynamische Form von Identitat thematisiert: ,Bewegung innerhalb der Identitat,
dies verbindet die drei Satze des Syllogismus mit der Aktivitat unseres Intellekts.” Vgl. Flasch 1998, 490.



Der Syllogismus als theologisches Symbol
(a) Syllogismus und Trinitat

Merkwirdig, in einer Predigt das Wort Syllogismus zu lesen: In Cusanus sermones
liest man es mehrfach.” De aequalitate (1459) — eine Schrift, die als eine Art philo-
sophische Einflihrung in sein Predigtwerk angedacht ist — macht vielleicht am deut-
lichsten, was der Grund dafr ist. Der Syllogismus soll hinleiten auf das, was Trinitat
heiB3t.’? Die in sich dreifaltig strukturierte Ganzheit, die Tri-Unitat, die der Syllogis-
mus ist, wird jetzt zum Ausgang genommen, ein Bild der gottlichen Dreifaltigkeit zu
gewinnen.” Das Beispiel, an dem Cusanus dieses Bild entwickelt, entspricht genau
dem, das ich oben gab (also dem Schluss auf die Sterblichkeit des Menschen im Mo-
dus Barbara der ersten Figur).™

" Vgl. etwa neben der Stelle aus Fn.9 (s.0.) den Sermo XXXVIII, n. 15 oder Sermo LXI, n. 23.

2\V/gl. dazu auch den kurzen Abschnitt ,, Trinitat und Syllogismus” in: Flasch 1998, 489-492 sowie fir eine
mikrologische Analyse der hier einschléagigen Passagen den Abschnitt ,Christologische Erkenntnistheo-
rie zwischen Ternar und Syllogismus” in: Schwaetzer 2004, 94-114.

'3 So sonderbar diese Engfiihrung von Syllogismus und Trinitat zunachst wirken mag, so darf doch nicht
unerwahnt bleiben, dass sie im Rahmen eines von der Lullus-Lektiire nachhaltig gepragten Denkens
etwas durchaus Ubliches hat. Lullus — ein Referenzautor fiir Cusanus zeit seines Lebens — hatte das Tri-
nitarische zum philosophischen Grundprinzip erklart (insbesondere durch seinen Korrelativen-Begriff).
Die Frage, wo genau und auf welche Weise es sich in Sein und Denken manifestiert, ist ein zentrales
Movens seines Denkens. Und so Uiberrascht es nicht, dass er in der siebten distinctio seiner Logica Nova
bereits die Frage aufwirft, an deren Beantwortung sich Cusanus in De aequalitate macht: , Verus syllogis-
mus quomodo est similitudo beatissimae Trinitatis?"” Lullus 1744 (Nachdruck Frankfurt 1971), 152. Vgl.
zu diesem Themenkomplex auch: Johnston 1987, 100-109. Heymericus de Campo — philosophischer
Lehrer und Weggefahrte des Cusanus, selbst stark lullistisch gepragt — erklart das Trinitarische ebenfalls
zur Grundstruktur des Wirklichen und sieht es im Syllogismus gespiegelt. Vgl. Hoenen 1998, 206-263,
hier 214.

™ Ich gebe hier vollstdndig diejenige Passage wieder, die im Folgenden in geraffter Form kommentiert
wird: , Ac si intellectuale praesuppositum seu principium de se generaret suiipsius verbum, rationem seu
notionem. Notitia enim illa foret consubstantialis similitudo eius, quia foret ratio intellectualis naturae
sicut intellectuale praesuppositum, in qua ‘figura substantiae’ sive principium seu praesuppositum clari-
ficatur. Alias sine ratione tali remaneret sibi et omnibus praesuppositum incognitum. Ex quibus procedit
utriusque amor seu voluntas. Nam amor sequitur cognitionem et cognitum — nihil enim incognitum
amatur — et relucet in opere eius rationali, scilicet syllogistico, et maxime in primo modo figurae. Puta:
Anima vult ostendere omnem hominem mortalem et arguit sic. Omne animal rationale est mortale. Om-
nis homo est animal rationale. Ergo omnis homo est animal mortale. Prima propositio est principium fe-
cundum praesuppositum; secunda ex fecunditate primae generata est eius fecunditatis ratio sive notio;
ex quibus sequitur intenta conclusio. Sicut prima est universalis affirmativa, sic secunda, sic tertia et non
est plus aut minus una universalis quam alia. Universalitas igitur in ipsis est aequalis sine alteritate. Sic
etiam non plus continet in substantia prima quam secunda aut tertia. Nam prima omne animal rationale
complectitur; sic secunda; sic tertia. Non enim secunda, quae de homine loquitur, minus complectitur,
cum solus homo sit animal rationale. Sunt igitur illae propositiones tres aequales in universalitate, es-
sentia atque virtute. Hinc non sunt tres universalitates nec tres substantiae seu essentiae sive virtutes.
Propter enim omnimodam aequalitatem non est alteritas substantiae in ipsis secundum omnem nostram
apprehensionem, qui aliud rationale animal non cognoscimus quam hominem. Prima tamen propositio
est prima et sic per se subsistens; sic et secunda secunda et tertia tertia, ita quod una non est alia. Tamen
secunda totam naturam, substantiam et fecunditatem primae explicat sicut ‘figura substantiae eius’ ita
quod, si prima diceretur pater, secunda diceretur filius unigenitus, quia aequalis naturae et substantiae,
in nullo minor aut inaequalis, de fecunditate primae genita. Ita tertia, quae est intentio conclusionis utriu-
sque propositionis, pariformiter se habet. Prima memoriae similatur, cum sit principium praesuppositum,
origine praecedens; secunda intellectui, cum sit explicatio notionalis primae; tertia voluntati, cum pro-
cedat ex intentione primae et secundae uti finis desideratus. In unitate igitur essentiae huius syllogismi
trium propositionum per omnia aequalium relucet unitas essentialis animae intellectivae tamquam in
opere eius logistico sive rationali. Nam per regulam praemissam anima rationalis se videt in syllogismo
ut in suo opere rationali in alteritate operis, videt se sine illa alteritate in se et per visionem sui in se videt
se in opere.” (De aequalitate, n. 71.)



Jeder der Satze dieses Syllogismus besteht als einzelner Satz je fir sich. Er unter-
scheidet sich als einzelner Satz von den anderen, ebenso einzelnen Satzen. Zugleich
ist der eine Satz in dem anderen virtuell angelegt. Cusanus beschreibt das mit dem
theologisch aufgeladenen Ausdruck der Fruchtbarkeit (fecunditas).” Was er in De
coniecturis durch das Begriffspaar complicatio-explicatio erlautert, soll hier nun also
eine klar produktive, ja schopferische Dimension erhalten. Der eine Satz lasst sich aus
dem anderen eben aufgrund von dessen Fruchtbarkeit bzw. Virtualitdt entwickeln. So
kann der Obersatz als ein principium fecundum in Bezug auf den Untersatz gelten.
Dass der Obersatz den Untersatz in sich schlieBt, dass er sein Prinzip ist, wird aber erst
durch die Explikation des Untersatzes begreiflich. Das principium fecundum ist als es
selbst also nur durch seine Ausfaltung erkennbar. Diese Ausfaltung ist insofern sein
Begriff (fecunditatis ratio sive notio). Damit sind beide Sétze in einen Zusammenhang
geschlossen, der wiederum in der Konklusion als solcher thematisch wird. Denn —um
noch einmal auf das obige Beispiel zurlickzukommen — zu erschlieBen, dass jeder
Mensch sterblich ist (K), bedeutet, das Sterblich-Sein des Lebewesens (P,) nicht fiir
sich genommen, sondern als Explikation des menschlichen Lebewesen-Seins (P,) zu
begreifen, P, und P, also als aufeinander verweisend zu verstehen.

Wer sich nun auf diesen Verweiszusammenhang zwischen den Satzen konzen-
triert, der stellt fest, dass die einzelnen Séatze als Glieder des Syllogismus nicht subs-
tantiell verschieden sind. Sie kénnen hier schlieBlich nicht unabhéngig voneinander,
vielmehr nur in wechselseitigem Bezug miteinander bestehen. Weil sie alle innerhalb
eines einzigen Einfaltungs- und Ausfaltungszusammenhangs stehen missen, sind sie
— insofern — dem Sein nach eins. Sie teilen sich eine Natur, ein und dieselbe Allge-
meinheit (universalitas). Diese Allgemeinheit, jener Einfaltungs- und Ausfaltungszu-
sammenhang, jene Virtualitat und ,Fruchtbarkeit”, ist ihre Substanz. Anders gesagt:
Im Syllogismus ist die Substanz jedes seiner Satze der Syllogismus selbst. Der einzel-
ne Satz hat im Syllogismus nicht isoliert Bestand, sondern nur im Hinblick auf die-
sen, ihn zugleich Ubergreifenden und durchwirkenden Zusammenhang. Und genau
diese Struktur lasst eine Analogie zur géttlichen Trinitat zu. Die gottlichen Personen
sind zwar als einzelne Personen voneinander verschieden. Sie sind es aber nicht der
Substanz nach. Denn in der Trinitat kann das Sein des Sohnes, das Sein des Vaters
und das Sein des Heiligen Geistes jeweils nur qua seines Zusammenhangs mit den
beiden anderen Personen bestehen, nicht isoliert. Dass sich die Liebe im Vollzug des
syllogistischen Denkens spiegelt, wie Cusanus sagt (amor relucet in opere syllogisti-
co), meint nichts anderes als diesen Umstand: dass das Verschiedene (die Satze des
Syllogismus, die géttlichen Personen) in sich auf das von ihm Verschiedene bezogen,
damit aber in ein Gemeinsames gestellt und so auf ein Identisches hin berwunden
ist. In Syllogismus, Liebe und Trinitat zeigt sich je das idem in diversitate.

(b) Syllogismus und Welt

Auch die zweite symboltheologische Transformation des Syllogismus bei Cusanus
beruht auf diesem Grundgedanken des idem in diversitate. Der thematische Fokus
verschiebt sich nun aber von der Trinitats- zur Schépfungstheologie. Und es ist nicht
mehr das Verhaltnis der einzelnen Séatze zum ganzen Syllogismus, sondern das Ver-
haltnis der einzelnen Syllogismen zu den ihnen zugrundliegenden Figuren und Modi
(Barbara, Celarent etc.), das jenen Grundgedanken sinnféllig werden lasst. Zwei Texte

> Ein Begriff der Ublicherweise natirlich der mutterlichen Jungfrau Maria zuzuschreiben ist, worauf
Schwaetzer (2004, 103) mit Bezug auf De docta ignorantia lll, n. 213, wo der Begriff féllt, zurecht hinweist.



sind hier von Belang: Der verhaltnismaBig frihe Dialogus de genesi (1447) und das
philosophische Testament des Cusanus, der Traktat De venatione sapientiae (1463).'¢

Hier wie dort kommt der Syllogismus in einer Frage zur Sprache, die spatestens
seit dem zweiten Buch von De docta ignorantia eine Grundfrage des Cusanus ist. In
Worten, die nicht die des Cusanus sind, lautet sie: Wie muss etwas beschaffen sein,
um ein vom ersten Prinzip Prinzipiiertes sein zu kénnen? Weil Cusanus jenes erste
Prinzip immer anders auf den Begriff zu bringen versucht, &ndert sich immer wieder
auch seine Terminologie zur Beschreibung des Prinzipiats. Fragt er im zweiten Buch
von De docta ignorantia noch nach der unitas in pluralitate contracta, nach der in Viel-
heit gesammelten Einheit, so verschreibt er sich in De genesi der Frage, quomodo
idem ipse est omnium causa, auf welche Weise das Selbe selbst Ursache aller Dinge
ist. In De venatione sapientiae schlieBlich fragt er mit dem Begriff des posse fieri nach
der Méglichkeit, dass tberhaupt etwas vom ersten Prinzip Verschiedenes wird. Das
syllogistische Denken steht ihm Modell, um diese einander verwandten Fragen be-
antworten zu konnen.

In De venatione sapientiae — worauf ich mich hier konzentriere — ist sein Ge-
danke der folgende:" Der Vollzug des syllogistischen Denkens ist, soll er erfolgreich
sein, daran gebunden, sich an bestimmte Vollzugsweisen zu halten, eben die syllogis-
tischen Figuren und ihre Modi. Ein richtiger Schluss ist ein solcher, der diese Vollzugs-
weisen imitiert (imitari). Dass hier nur bestimmte Vollzugsweisen moglich sind und
andere nicht — modern gesprochen also: dass logische Giiltigkeit immer bestimmten
Bedingungen gentigen muss — zeigt, dass eine Art ,Mdglichkeitsraum” besteht (Cu-
sanus sagt dazu: Werden-Kénnen (posse fieri), in dem schon festgelegt ist, was syl-
logistisch geht und was nicht. Das heif3t: Die Figuren und Modi zeigen, dass in gewis-
ser Hinsicht ein vorherbestimmter, aber noch in-expliziter Zusammenhang derjenigen
Elemente besteht, mit denen das (nicht-fehlschlieBende) syllogistische Denken dann
explizierend operiert. Wer richtig schlussfolgert, bedarf, wie Cusanus sagt, praedeter-

¢ Vgl. De genesi, n. 180-182 und De venatione sapientiae, n. 9f.

7 Ich kommentiere hier in wiederum geraffter Form die folgende Passage: Intellectus magistri vult creare
artem syllogisticam. Ipse enim posse fieri huius artis praecedit; quae ars in ipso est ut in causa. Ponit
igitur et firmat posse fieri huius artis. Nam quae ars illa requirit, fieri possunt, ut sunt nomen et verbum et
propositiones ex illis et ex illis syllogismus, qui fit ex tribus propositionibus quarum duae praemittuntur,
ex quibus tertia concludens sequitur. Requiritur etiam, quod subiecta et praedicata omnium trium pro-
positionum non habeant nisi tres terminos. Ideo necesse est unum in praemissis bis resumi, qui dicitur
medium. Aut igitur hoc est, quando in prima praemissa, quae dicitur maior, ille est subiectum et in mi-
nori praemissa praedicatum; aut ubi in ambabus praedicatum aut subiectum. Et ita oriuntur tres figurae.
Cuiuslibet figurae etiam varii modi oriuntur ex varia et utili combinatione propositionum inutilibus combi-
nationibus reiectis, sicut sunt trium negativarum et trium particu/arium propositionum — et aliis secundum
figuram inutilibus. Et primum ex tribus affirmativis universalibus nominant Barbara in prima figura. Secun-
dum ex universalibus, maiori negativa et minori affirmativa et conclusione negativa, nominant Celarent;
et ita consequenter. Et hae sunt specificae formae syllogisticae in ratione fundatae et permanentes, quas
necesse est omnem syllogismum, qui sensibili sermone exprimitur, imitari. Et ita posse fieri huis artis
explicatur. Hanc artem inventor magister oboedienti tradit discipulo et mandat, ut secundum omnes
sibi praepositos modos syllogizet. Sic forte se aliqualiter habet mundi artificium. Nam eius magister,
gloriosus deus, volens constituere mundum pulchrum, posse fieri ipsius et in ipso complicite omnia ad
illius mundi constitutionem creavit necessaria. Requirebat autem pulchritudo mundi tam illa quae essent
quam quae et viverent atque etiam quae et intelligerent, atque etiam quod horum trium variae essent
species seu modi pulchritudinis, quae sunt divinae mentis practicae praedeterminatae rationes et utiles
pulchrae combinationes ad mundi constitutionem opportunae. Hoc divinum opificium deus oboedienti
scilicet naturae ipsi posse fieri concreatae tradidit, ut posse fieri mundi secundum iam dictas praedeter-
minatas divini intellectus rationes explicaret, puta posse fieri hominis secundum rationem hominis prae-
determinatam explicaret. Et ita de cunctis, sicut syllogizans ad praedeterminatas rationes, quae Barbare
Celarent nominantur, syllogizando respicit. (De venatione sapientiae, n. 9f.)



minatas rationes, vorherbestimmter Griinde, auf die er im Vollzug des Schlussfolgerns
blickt (syllogizando respicit) und die er durch seine Schliisse imitiert. Solche rationes
bedirfen allerdings ihrerseits einer Instanz, die sie vorherbestimmt. Auch jener syllo-
gistische ,,Méglichkeitsraum” muss geschaffen werden. Cusanus nennt diese Instanz
hier intellectus magistri. Damit ist zun&chst einfach das Einsichtsvermdgen des Logik-
Lehrers gemeint. Er kann Logik lehren, weil er, anders als sein Schiiler, die Glltigkeit
jener rationes bereits eingesehen hat. Er muss sie nicht mehr im Durchdenken einzel-
ner Schlisse explizieren. In ihm ist die ars syllogistica ,wie in der Ursache’ (ut in causa),
weil ihm alle méglichen Schlisse schon zur Disposition stehen. Wieder steht der intel-
lectus dabei fir ein komplikatives und synoptisches Denken, dessen Bestehen voraus-
zusetzen ist, wenn das, was der Syllogismus im Durchgang von Obersatz, Untersatz
und Konklusion expliziert, in seiner Notwendigkeit eingesehen werden kénnen soll.
Ohne solche Komplikation kein Syllogismus. Ohne solche Komplikation — und darin
soll nun die Analogie liegen — aber auch keine Moglichkeit einer von Gott verschiede-
nen Welt. Denn das Verhaltnis von Komplikation und Explikation, das im Syllogismus
zu finden ist, entspricht genau dem Verhaltnis, das auch das Zustandekommen einer
in sich wohlgeordneten Welt erklart (sic forte se aliqualiter habet mundi artificum).
Die Welt namlich ist nichts anderes als Imitation und Explikation von durch Gottes
Intellekt gesetzten, durch ihn vorhergewussten und in ihm komplizierten rationes.
Auch die Welt — als in sich strukturierte Ganzheit — ist von einem posse-fieri, von
einem urspriinglich festgelegten Zusammenhang abhangig, in dem schon bestimmt
ist, was werden kann und was nicht. Der Syllogismus wird bei Cusanus also, wie auch
Hans Blumenberg hervorgehoben hat, selbst zu einer Art von , Weltexplikation”.®
Er gehort zu den Phéanomenen, durch die sich der Mensch zum Ausdruck bringen
kann, was Welt bedeutet, durch die er also ein Wissen um das Wesen der Schépfung
gewinnt. Das seit De docta ignorantia virulente Verhéltnis von Prinzipiert-Sein und
Prinzip selbst findet so im syllogistischen Denken ein Symbol.

Cusanus und die Logik

In aller Kiirze habe ich hier eine Konstellation derjenigen Kontexte gegeben, in denen
der Syllogismus bei Cusanus zum Thema wird. Es sind im Wesentlichen drei: Das noe-
tische Verhaltnis des diskursiven Denkens der ratio zum nicht-diskursiven Denken des
Intellekts erstens, die Trinitat zweitens und das Verhaltnis von Prinzip und Prinzipiat
drittens. Das Gemeinsame dieser Kontexte liegt darin, dass sich in ihnen je (allerdings
auf verschiedene Weise) ein idem in diversitate niederschlagt. Und der Syllogismus
soll stets Bild fir dieses idem in diversitate sein.

Am Beispiel des Syllogismus zeichnet sich so ein spezifisch cusanischer Um-
gang mit der Logik, mit ihren Themen, Problemstellungen und Begriffen ab. Bislang
hat an diesem Umgang meist nur sein Verhaltnis zum Widerspruchsprinzip Interesse
gefunden. Hier sollte deshalb mit dem Syllogismusbegriff — als einem nicht minder
zentralen Paradigma logischen Denkens — ein anderer Schwerpunkt gesetzt werden.
Dies auch, damit die Ambivalenzen, die in Cusanus’ Verhaltnis zur Logik liegen, deut-
licher zutage treten. Denkt man hier namlich nur an den Gegensatz von Koinzidenz-
und Widerspruchsprinzip, denkt man nur an Johannes Wencks De ignota litteratura
und Cusanus’ Reaktion darauf in der Apologia doctae ignorantiae, so scheint sich das,
was eigentlich ein Verhaltnis der Ambivalenz ist, zu dem einer glasklaren Opposition
zu vereindeutigen. Hier aber hat sich gezeigt: Wenn Cusanus den Syllogismus the-

8 Vgl. Blumenberg 1976, 95.



matisiert, in Zusammenhéangen, die prima facie weit auseinander liegen zu scheinen,
dann geht es ihm nirgends darum, das Ungenlgen logischen Denkens herauszustel-
len. Er versucht, im Gegenteil, in einem logischen Terminus technicus ein fir sein
Denken fundamentales Verhaltnis — das des idem in diversitate — wiederzuerkennen
und es durch einen symbolisierten Gebrauch dieses Terminus in ganz verschiedenen
Kontexten sichtbar werden zu lassen.

Die Bedeutung der cusanischen Logikkritik, von der anfangs die Rede war, ist
damit nicht nivelliert, wohl aber akzentuiert. Denn: Dass der aristotelischen Logik im
Lichte des Koinzidenzgedankens nur ein beschrankter Geltungsbereich zuzuweisen
ist, dass sie in Sachen der Theologie also ein inaddquates Denkmittel sei, ist kein
Dogma, von dem sich Cusanus nicht bisweilen auch zu I6sen gewusst hat. Eine theo-
logische Transposition dieser Logik lag hier im Rahmen des Denkbaren.

Literatur

Aertsen, Jan A.: Der Satz vom Widerspruch in der Mittelalterlichen Philosophie. Baron
Miinchhausen, Thomas von Aquin und Nikolaus von Kues. In: Klaus Jacobi
(Hg.): Argumentationstheorie. Scholastische Forschungen zu den logischen und
semantischen Regeln korrekten Folgerns. Leiden 1993, 707-727.

Beierwaltes, Werner: Einheit und Gleichheit. Eine Fragestellung im Platonismus von Chartres
und ihre Rezeption durch Nicolaus Cusanus. In: ders.: Denken des Einen. Studien
zur neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte. Frankfurt a. M. 1985,
370-386.

Blumenberg, Hans: Aspekte der Epochenschwelle: Cusaner und Nolaner. Frankfurta. M. 1976.

v. Bredow, Gerda: Complicatio/explicatio. In: Karlfried Griinder und Joachim Ritter (Hg.):
Historisches Worterbuch der Philosophie. Basel 1998. (Onlineversion: https://doi.
org/10.24894/HWPh.568)

Cassirer, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance (ECW XIV).
Hamburg 2002.

Flasch, Kurt: Die Metaphysik des Einen bei Nikolaus von Kues: problemgeschichtliche Stellung
und systematische Bedeutung. Leiden 1973.

— Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung. Frankfurt a. M. 1998.

Gili, Luca: With Aristotle, Beyond Aristotle. Nicholas of Cusa and the ‘New' Logic of the
Intellect. In: Emmanuele Vimercati und Valentina Zaffino (Hg.): Nicholas of Cusa and
the Aristotelian Tradition. Berlin/Boston 2020, 55-66.

Hoenen, Maarten: Trinitdt und Sein: Der Traktat De signis notionalibus trinitatis et unitatis
supernae und seine Bedeutung fiir das trinitarische Weltbild des Heymericus de
Campo. In: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 45 (1998), 206-263.

Imbach, Ruedi: Primum principium. Anmerkungen zum Wandel in der Auslegung der
Bedeutung und Funktion des Satzes vom zu vermeidenden Widerspruch bei Thomas
von Aquin, Nikolaus von Autrécourt, Heymericus de Campo und Nikolaus von Kues.
In: Martin Pickavé (Hg.): Die Logik des Transzendentalen. Festschrift fir Jan A. Aersten
zum 65. Geburtstag. New York 2003, 600-616.

Johnston, Mark D.: The Spiritual Logic of Ramon Llull. Oxford 1987.

Kraus, Manfred: Syllogismus. In: Gert Ueding (Hg.): Historisches Wérterbuch der Rhetorik. Bd.
9: St—Z. Berlin/Boston 2009, 269-298.

Lullus, Raymundus: Logica nova. Logicalia parva. De quinque praedicabilius et decem
praedicamentiis. Palma de Mallorca 1744 (Nachdruck Frankfurt 1971).

Marx, Jacob: Verzeichnis der Handschriften-Sammlung des Hospitals zu Cues bei Bernkastel.
Trier 1905.

Meliadod, Mario/Senger, Hans Gerhard: Cusanus-Marginalien. Zur Edition und Interpretation
einer Uberlieferung am Seitenrand. In: Bulletin de Philosophie Médiévale 64 (2023),
209-242.



Schwaetzer, Harald: Aequalitas. Erkenntnistheoretische und soziale Implikationen eines
christologischen Begriffs bei Nikolaus von Kues. Eine Studie zu seiner Schrift ,De
aequalitate’. Hildesheim 2004.

Spieth, Andreas: ,,...to reject Aristotle and to leap higher”. Cusanus’ Mystical Theology and
the Principle of Non-Contradiction. In: Emmanuele Vimercati und Valentina Zaffino
(Hg.): Nicholas of Cusa and the Aristotelian Tradition. Berlin/Boston 2020, 67-82.

Stammbkétter, Franz-Bernhard: Der Streit zwischen Johannes Wenck von Herrenberg und
Nikolaus von Kues um die Glltigkeit des Satzes vom zu vermeidenden Widerspruch.
In: Jan A. Aertsen und Martin Pickavé (Hg.): ,Herbst des Mittelalters”? Fragen zur
Bewertung des 14. und 15. Jahrhunderts. New York 2004, 433-446.

Thom, Paul: Syllogismus; Syllogistik. In: Karlfried Grinder und Joachim Ritter (Hg.): Historisches
Worterbuch der Philosophie. Basel 1998. (Onlineversion: https://doi.org/10.24894/

HWPh.4178)



