
© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

garrula logica? 
Cusanus zum Syllogismus 

Fabian Marx

Die folgenden Anmerkungen haben, in bewusst mikroskopischem Zugriff, ein Detail 
im Denken des Cusanus zum Thema. Der Begriff des Syllogismus, um den es hier 
gehen soll, ist auf das Ganze seiner Schriften gesehen eine Randerscheinung. Seine 
Bedeutung tritt klar hinter diejenige anderer, häufiger frequentierter, mehr „cusani-
scher“ Begriffe zurück. Auch umgekehrt von der Warte der Geschichte der Syllogistik 
aus erscheint der Name Cusanus allenfalls als Fußnote. Und doch gibt jenes Detail, 
wie ich zeigen werde, den Blick frei auf eine Frage, die nicht nur ein zentrales Movens 
des cusanischen Denkens, sondern auch die philosophischen Grundlagen der Syllo-
gistik betrifft. Es ist das Verhältnis der aristotelischen Logik zur philosophischen Theo-
logie, das hier zur Diskussion steht. Dass Cusanus dieses Verhältnis neu und anders 
gefasst hat, war einer der wesentlichen Gründe dafür, ihn – trotz aller berechtigten 
Kritik an Epochenschema und Autorenzentrierung durchaus zu Recht – als originalen 
Denker auf der Schwelle zwischen Mittelalter und Neuzeit zu apostrophieren. 

Wer sich mit seinen Schriften vertraut macht, dem wird seine harsche Kritik an 
der aristotelischen Logik auffallen. Wenn Cusanus etwa in der Apologia Doctae Igno-
rantiae (1449) – seiner Antwort auf die Kritik des Heidelberger Theologen Johannes 
Wenck  – mit dem Begriff der Logik operiert, so scheint er das nicht in einem unein-
deutigen, schon gar nicht in einem produktiv aneignenden, sondern in einem klar pe-
jorativen, ja polemischen Sinne zu tun, spricht er dort doch von der „geschwätzigen 
Logik“ (garrula logica), die der Theologie abträglich sei und von der es sich daher zu 
befreien gelte („a dialecticis libera nos, domine“).1 Ihren sachlichen Grund hat diese 

1  Vgl. Apologia doctae ignorantiae, n. 31. Ich zitiere die Schriften des Cusanus hier und im Folgen-
den, wie üblich, nach der Nummerierung der historisch-kritischen Edition der Heidelberger Akademie 
der Wissenschaften. Übersetzungen stammen von mir. Im Ganzen lautet die Stelle: „Et ego patientiam 
praeceptoris admirans subintuli:‚Impatienter fero, quod te comparat ignoranti logicam, uti Averrois Avi-
cennam.‘ Ad quae ipse: ‚Non te offendat istud. Nam etsi omnium sim ignorantissimus, sufficiat saltim 
mihi, quod huius ignorantiae scientiam habeam, quam adversarius non habet, licet desipiat. Legitur 
beatissimum Ambrosium letaniis addidisse: ‚A dialecticis libera nos, Domine.‘ Nam garrula logica sa-
cratissimae theologiae potius obest quam conferat‘“. Der Schüler konfrontiert den Lehrer (Cusanus) mit 
dem wenckschen Vorwurf der Ignoranz gegenüber der Logik. Cusanus bestreitet sie nicht, er kultiviert 
diese Ignoranz. Er streicht sie als das heraus, was er Wenck und den Logikern in philosophisch-theologi-
scher Hinsicht voraus hat. Diese seine Abgrenzung von der garrula logica ist in deutlicher Analogie zu 
Platons Apologie des Sokrates konzipiert: Hatte sich vormals Sokrates gegen die Sophismen der Rhe-
toriker, Dichter und politischen Autoritäten als Philosoph in Stellung gebracht, so soll nun Cusanus an 
seine Stelle treten und die Logik in die Position sophistischer Gegnerschaft rücken. Das Bemerkenswerte 



© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

Fabian Marx26

Polemik in einer Kontrastierung zweier Modi philosophischen Denkens. Und es ist 
Cusanus selbst, der diesen Kontrast immer wieder, vom Früh- bis ins Spätwerk, in 
aller Deutlichkeit zu profilieren versucht: Hier sein theologisches Denken im Ausgang 
vom Prinzip der coincidentia oppositorum, für das der Satz des Widerspruches nur 
noch eingeschränkte Geltung hat, dort ein durch die aristotelische Logik geprägtes 
schulphilosophisches Denken, verkörpert durch Johannes Wenck, das sich dem Wi-
derspruchsprinzip als dem unhintergehbaren Grundgesetz allen rationalen Denkens 
verpflichtet. Wenn in der Forschung das Verhältnis des Cusanus zur Logik Thema war, 
dann meist unter dem Gesichtspunkt dieses Kontrastes.2 

Was Cusanus zum Syllogismus schreibt, erzählt aber eine andere, wie es scheint: 
entgegengesetzte Geschichte. Hier dient der Bezug auf ein zentrales Paradigma der 
aristotelischen Logik, anders als im Falle des Widerspruchsprinzips, nicht ihrer Zurück-
weisung in rebus theologicis. Ein logischer Fachterminus wird hier – im Gegenteil – 
zum Symbol theologischer Sachverhalte. 

Ich gehe, um das verständlich zu machen, in vier kurzen Schritten vor: Eine Vor-
bemerkung zur Geschichte des Syllogismusbegriffs (1) steckt die Ebene ab, auf der 
hier bei Cusanus vom Syllogismus die Rede sein wird. Ein zweiter Abschnitt versucht 
das Spezifische seines Gebrauchs dieses Begriffs in seiner noetischen Perspektive auf 
denselben auszumachen (2). Es ist diese Perspektive, die es ihm erlaubt, den Syllogis-
mus-Begriff aus dem Binnenzusammenhang der aristotelischen Logik zu lösen und 
zum theologischen Symbol werden zu lassen. Von dieser symboltheologischen Trans-
formation des Syllogismus einen – durch ausgiebige Zitate hoffentlich plastischen 
– Eindruck zu geben, ist Ziel des dritten Abschnitts (3). Der letzte Abschnitt (4) hält 
fest, wie sich am Leitfaden des Syllogismus-Begriffs der Stellung des Cusanus zur aris-
totelischen Logik ein neuer, bisher eben vernachlässigter Akzent abgewinnen lässt. 

ist aber die Wendung, die diese Analogie bei Cusanus nimmt: Während es das Ziel des platonischen 
Sokrates war, mit seiner Kunst des wissenden Nicht-Wissens die Philosophie überhaupt erst in Stellung 
zu bringen, so kann die Abgrenzung des Cusanus im Vergleich dazu beinahe anti-philosophisch wirken. 
Denn er macht hier nicht wie Sokrates geltend, philosophische Praxis überhaupt erst ins Leben zu rufen. 
Er disqualifiziert deren schulische Vertreter und damit gerade diejenigen, die institutionell in Anspruch 
nehmen, das sokratische Erbe angetreten zu haben. In Anlehnung an Sokrates‘ Grundlegung philosophi-
scher Praxis kehrt sich Cusanus also gegen das, was an den Universitäten seiner Zeit als Inbegriff dieser 
Praxis gilt – das Denken im Medium aristotelischer Logik. Der latent-ironische Zug der Apologia ist dabei 
ihr impliziter Hinweis auf die Selbstvergessenheit der Schulphilosophen: Weil sie das sokratische und 
damit das genuin philosophische Denkverfahren vergessen haben, durch das Sokrates ihrer eigenen Tä-
tigkeit ja erst den Boden bereitet hatte, sind es nun die institutionellen Repräsentanten von Philosophie 
(bzw. Theologie) selbst, die des Sophismus geziehen werden müssen (später ist dann auch explizit von 
‚sophistae‘ die Rede; vgl. Apologia doctae ignorantiae, n. 53). Die Kritik an Wenck, auf den stets nur 
allgemein als adversarius referiert wird und der so pars pro toto stehen soll für die Schulphilosophie als 
Ganze, stellt sich damit gerade nicht auf einen a-philosophischen Standpunkt, sondern misst Wenck am 
eigenen Anspruch, moniert sodann das Verfehlen dieses Anspruchs und verteidigt dadurch das sokrati-
sche Denkverfahren, den eigenen Wissensanspruch nicht zu verfehlen, indem man einzig beansprucht, 
um das eigene Nicht-Wissen zu wissen – was eben auch ein Wissen um das Problematische, das Nicht-
Wissbare an der aristotelischen Logik einschließt. Nur so könne man der sacratissima theologia, die für 
Cusanus also auch einen sokratischen Zug hat, gerecht werden. 
2 Schon in Ernst Cassirers bahnbrechender Rekonstruktion des cusanischen Denkens steht dieser Kont-
rast im Zentrum. Vgl. Cassirer, 2002, 15. Für neuere Arbeiten vgl.: Aertsen 1993, 707–727, Flasch 1973, 
Imbach 2003, 600–616, Spieth 2020, 67–82, Stammkötter 2004, 433–446.



© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

garrula logica? 27

Der Syllogismus in der Geschichte seines Begriffs
In wenigen Zeilen etwas Sachangemessenes über die Begriffsgeschichte des Syllogis-
mus zu sagen, scheint angesichts der Verzweigungen, die diese Geschichte genom-
men hat, ein hoffnungsloses Unterfangen zu sein. Zwei Meilensteine begriffsgeschicht-
licher Forschung, das Historische Wörterbuch der Philosophie und das Historische 
Wörterbuch der Rhetorik, geben von diesen mannigfachen Verzweigungen in ihren 
Lemmata zum Syllogismus einen lebendigen Eindruck.3 Es mag hier in heuristischer 
Absicht dennoch sinnvoll sein, zwei Hauptstränge dieser Begriffsgeschichte ausein-
anderzuhalten (ohne dabei je zu beanspruchen, sie voneinander trennen zu können): 
den formallogischen Strang einerseits und den nicht-formallogischen andererseits. 
Der formallogische Strang hat es mit der Entwicklung der formalen Syllogistik zu tun, 
so wie sie Aristoteles in der Ersten Analytik begründet und so wie sie dann in stetiger 
Ergänzung und Abänderung durch die Jahrhunderte geht. Im nicht-formallogischen 
Strang geht es hingegen um den Syllogismus als Modell einer bestimmten Form des 
Denkens. Es geht um die Denkvollzüge, die sich im Syllogismus niederschlagen. Zu 
diesem Strang gehören nicht erst die frühneuzeitlichen Kritiken des syllogistischen 
Denkens etwa im Humanismus (z.B. bei Lorenzo Valla) oder bei Descartes. Schon bei 
Aristoteles selbst ist neben dem formalen Syllogismus der Ersten Analytik der dialek-
tische Syllogismus der Topik zu entdecken. Hier begegnet der Syllogismus als Ziel 
eines Übungsgesprächs im Kontext der platonischen Akademie: Der Syllogismus ist 
das, was zustande kommt, wenn ein Gesprächspartner (A) sein Gegenüber (B) dazu 
bringen kann, eine These einzugestehen, die dieser zunächst (als Ausgangspunkt des 
Übungsgesprächs) verneint hatte, nämlich indem A von B die Zustimmung zu Prä-
missen einholt, aus deren Bejahung das Eingeständnis jener These notwendig folgt. 
Der Syllogismus soll hier also Niederschlag diskursiven Denkens, er soll Manifestation 
eines Denkens im Gespräch (=Dialektik) sein.

Das, was im Folgenden über den Syllogismus bei Cusanus gesagt wird, ge-
hört zweifellos zu diesem nicht-formallogischen, man könnte auch sagen: noetischen 
Strang der Syllogismus-Begriffsgeschichte. Nirgends lässt sich bei ihm eine eingehen-
de Beschäftigung mit den formalen Details der Syllogistik oder gar eine eigenständi-
ge Fortführung derselben nachweisen. Dass er die logischen Schriften des Aristote-
les, insbesondere die Analytiken, bis zu einem gewissen Grad kannte, ist zwar sicher; 
dass er sie eingehend studiert hat, aber nicht.4 Seine Perspektive auf den Syllogismus 

3 Vgl. Kraus 2009, 269–298, Thom 1998.
4 Die Frage nach Cusanus‘ Logikkenntnissen ist äußerst komplex. Zwar ist unser Kenntnisstand in Bezug 
auf das, was er wann gelesen hat, für einen Autor des 15. Jahrhunderts exzellent. Im Hinblick auf Texte 
der Logik klafft aber eine beachtliche Wissenslücke. Vermutlich entspricht ihr eine Lücke im cusanischen 
Bücherregal selbst. Verschiedene Quellen kommen nichtsdestotrotz infrage, mindestens die folgenden: 
(a) Luca Gili hält es für gesichert, dass Cusanus vertraut war mit den Logik-Handbüchern seiner Zeit 
(allerdings ohne zu spezifizieren, mit welchen). Vgl. Gili 2020, 60. (b) Cusanus hatte darüber hinaus im 
Rahmen seiner Lullus-Lektüre die Möglichkeit, auch dessen logische Schriften zumindest teilweise zur 
Kenntnis nehmen (u.a. den Liber de syllogismis contradictoriis in Codex 83 oder die Logica nova in Co-
dex 88 der Kueser Bibliothek). Vgl. Marx 1905, 84, 89. Ein Indiz dafür (allerdings auch nur ein Indiz) ist, 
dass Cusanus bisweilen – genau wie Lullus, aber anders als Aristoteles – vier syllogistische Figuren er-
wähnt (vgl. etwa De coniecturis, n. 84). (c) Der von Cusanus annotierte Codex 205 seiner Bibliothek ver-
sammelt Schriften arabischer Philosophen, darunter auch einen kurzen Logik-Traktat Al-Ghazalis (Algazel 
Logica, f. 124–126). Vgl. Marx  1905, 192. (d) Als doxographische Quelle kommt neben den Auctoritates 
Aristotelis auch Diogenes Laertios‘ De vitis philosophorum (cod. harl. 1347) infrage. Das mag insbeson-
dere für die Ausführungen gelten, die Cusanus in De venatione sapientiae zur Logik macht (vgl. etwa 
De venatione sapientiae, n. 9 f.), insofern die Diogenes-Lektüre unmittelbarer Anlass dieses Traktats ist.
(e) Kenntnisse von Porphyrios‘ Isagoge konnte Cusanus möglicherweise vermittelt über die Kommentie-



© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

Fabian Marx28

lebt gerade davon, von jenen formalen Details absehen zu können. Der Syllogismus 
steht ihm Modell, um das Zusammenspiel des diskursiv-prozessualen Denkens und 
des unmittelbar einsehenden, also immediaten, nicht-prozessualen Denkens zu be-
schreiben. Er steht paradigmatisch für das Denkvermögen, das Cusanus – ganz klas-
sisch – mit dem Ausdruck ratio belegt, das sich für ihn aber nicht isolieren, sondern 
nur im Wechselbezug mit anderen Denkvermögen greifen lässt. 

Cusanus‘ Noetik des Syllogismus 
Diese noetische, auf den Syllogismus als Denkvollzug ausgerichtete Perspektive findet 
sich zum ersten Mal in De coniecturis (1442) entwickelt, dem zweiten frühen Haupt-
werk nach De docta ignorantia (1440). Wie in vielen anderen seiner Texte hebt Cusa-
nus hier verschiedene Modi des Denkens voneinander ab. Darunter versteht er keine 
getrennten psychischen Fakultäten, sondern verschiedene, aber einander bedingen-
de Denkvollzüge. Unterscheidbar werden sie mit Hilfe des Begriffspaars complicatio 
und explicatio (Einfaltung und Ausfaltung). Dieses Begriffspaar – den Platonikern der 
Schule von Chartres entliehen5 – soll jenes Bedingungsverhältnis der verschiedenen 
Denkmodi sinnfällig werden lassen:6 Der eine Denkmodus unterscheidet sich hier von 
dem anderen nicht absolut, sondern relativ; und zwar indem er das ausfaltet, was 
durch den anderen eingefaltet wird. So ist etwa die ratio (der Verstand) das Vermö-
gen, die Differenzen, die der sensus (die Sinneswahrnehmung) ausfaltet, einzufalten: 
Während dem sensus eine Mehrzahl von Sinnesdaten begegnet, so fasst sie die ra-
tio unter einen Begriff. Der Verstand weist der Sinneswahrnehmung gegenüber also 
einen höheren Grad von Einheit auf. Zugleich faltet auch die ratio wiederum – etwa im 
Durchdenken einer Mehrzahl von Begriffen und Begriffszusammenhängen – das aus, 
was der intellectus (das Einsichtsvermögen) einfaltet. Dieser Ein- und Ausfaltungs-
zusammenhang steht im Hintergrund, wenn Cusanus nun in De coniecturis schreibt:

[…] discurrit a complicatione ad explicationem logice seu rationabiliter inquirendo 
idem in diversitate. Idem enim est in conclusione syllogistica quod in praemissis, 
sed complicative in maiori, explicative in conclusione, medio quidem modo in mi-
nori. Hinc ubi conclusio est complicans, maior est explicans. In ratione igitur vis 
complicativa est, quia unitas sensibilium alteritatum, similiter et vis explicativa, quia 
alteritas intellectualis unitatis pariter et unitas sensibilium. 

Er [d.i. der Verstand] schreitet – auf logische bzw. verstandesmäßige Weise – von 
der Einfaltung zur Ausfaltung, indem er das Selbe im Verschiedenen sucht. Das 
Selbe nämlich ist in der syllogistischen Konklusion und in den Prämissen, aber ein-
faltend im Obersatz, ausfaltend in der Konklusion und auf eine gewisse vermit-
telnde Weise im Untersatz. Dort wo die Konklusion einfaltend ist, ist der Obersatz 
ausfaltend. Im Verstand ist demnach eine einfaltende Kraft, da er die Einheit der 
sinnlichen Andersheiten ist, zugleich aber auch eine ausfaltende Kraft, da er die 
Andersheit der intellektuellen Einheit ebenso ist wie er die Einheit der sinnlichen 
Dinge ist.

             (De coniecturis, n. 78)

Den Syllogismus – und mit ihm das logisch-rationale Denken überhaupt – präsentiert 
Cusanus hier als ein Phänomen, in dem sich das Ineinandergreifen der verschiedenen 
Denkmodi zeigt. Logisch zu denken ist eine Weise, das Selbe in der Verschiedenheit 

rung des Boethius erlangen (siehe Codex 190 seiner Bibliothek). Zu Cusanus‘ Lesepraktik im Allgemei-
nen und zu ihrer Bedeutung für die Cusanus-Forschung vgl. etwa Meliadò und Senger 2023, 209–242.
5 Vgl. Beierwaltes 1985, 371 Fn. 12. Sowie: Bredow 1998.
6 Die Idee von einem solchen Implikations- bzw. Bedingungsverhältnis ist allerdings auch schon bei 
Aristoteles präsent (Vgl. De anima, 414b 20–32) und geht also auch in der Aristoteles-Kommentierung 
durch die Jahrhunderte.



© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

garrula logica? 29

(idem in diversitate) zu suchen. Und der Syllogismus soll Inbegriff dieses Suchens 
sein. Denn es ist ein Identisches, was sich im Durchgang der Verschiedenheit von 
Obersatz, Untersatz und Konklusion herausstellt. Ich gebe ein Beispiel, um das von 
Cusanus wie so oft lakonisch Gesagte zu konkretisieren.

Gegeben sei der folgende, im Modus Barbara formulierte, Schluss:

P1: Jeder Mensch ist ein Lebewesen; 
P2: Jedes Lebewesen ist sterblich; 
K: Jeder Mensch ist sterblich. 

Die Konklusion ist hier jeder der beiden Prämissen (auf je verschiedene Weise) bereits 
„eingefaltet“, da sich P1 übersetzen ließe in 

P1b: Jeder Mensch ist ein Lebewesen und insofern sterblich. 

und da sich P2 übersetzen ließe in

P2b Jedes Lebewesen – und insofern auch jeder Mensch – ist sterblich. 

Im Hinblick auf dieses in P1b und P2b ausgedrückte Einfaltungsverhältnis besteht kein 
Unterschied zwischen P1, P2 und K. Sie teilen ein Identisches – jenes idem, von dem 
Cusanus spricht. Nun ist der Syllogismus aber gerade diejenige Form des Denkens, 
dem sich dieses idem nur im Durchdenken der einzelnen Propositionen als ein sol-
ches herausstellt. Das schlussfolgernde Denken kann insofern nicht anders, es muss 
das Identische im Modus der Ausfaltung einholen. Es kann hier kein immediates Er-
fassen eines Denkgehalts geben, den auszudrücken ja schon ein Satz wie P1b oder P2b 
genügen würde. Der Denkgehalt, der in der Konklusion erschlossen ist, soll aus dem, 
was in den anderen Denkgehalten angelegt ist, prozessual entwickelt werden. So wird 
im obigen Beispiel erst aus dem Umstand, dass zunächst das Lebewesen-Sein des 
Menschen als eines begriffen wird, das ein Sterblich-Sein impliziert, dann auch der 
Denkgehalt des Syllogismus erschließbar, nämlich: die aus seinem Lebewesen-Sein 
rührende Sterblichkeit des Menschen. 

Dabei beruht das schlussfolgernde Denken in zwei Hinsichten auf einem kom-
plikativen Denkvermögen: Zum einen, da im schlussfolgernden Denken die sinnli-
chen Differenzen schon begrifflich eingefaltet sein müssen (ratio = unitas sensibilium 
alteritatum); zum anderen – und das ist in diesem Zusammenhang wichtiger –, da sich 
ohne ein komplikatives Denkvermögen nie jener Zusammenhang zwischen den ein-
zelnen Propositionen bilden könnte. Gerade diesen Zusammenhang herzustellen, im 
Durchdenken der Propositionen diese Propositionen zusammenhalten zu können, ist 
aber ja der Sinn des Syllogismus. Es geht darum – um noch einmal das obige Beispiel 
zu bemühen – die aus seinem Lebewesen-Sein rührende Sterblichkeit des Menschen 
als solche (also nicht die Sterblichkeit des Menschen für sich genommen, sondern 
als zusammenhängend mit dem Begriff des Lebewesen-Seins, als aus diesem Begriff 
resultierend), fassen zu können. Der Syllogismus ist daher abhängig von dem, was 
Cusanus hier als intellectualis unitas, als intellektuelle Einheit, bezeichnet. Sie ist das, 
was ebendiesen Zusammenhang stiftet.  

Der Dialog Idiota de mente (1450), das wohl bedeutsamste Werk der mittleren 
Schaffensphase des Cusanus, in dem er einen Laien an seiner statt sprechen und die 
überkommene Philosophie sowohl in ihrer scholastischen als auch in ihrer humanisti-
schen Gestalt kritisieren lässt, macht das noch deutlicher. Hier wird das komplikative 



© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

Fabian Marx30

Denkvermögen allerding als mens, als Geist, bezeichnet.7 Es heißt dort:

Idiota: Iam dixi, quod, sicut visus videt et nescit quid videat sine discretione, quae 
ipsum informat et dilucidat et perficit, sic ratio syllogizat et nescit quid syllogizet 
sine mente, sed mens informat, dilucidat et perficit ratiocinationem, ut sciat quid 
syllogizet. 

Der Laie: Ich sagte bereits, dass so wie der Blick sieht und nicht weiß, was er sieht, 
ohne das Unterscheidungsvermögen, das ihn formt, erleuchtet und vervollkomm-
net, so schlussfolgert auch der Verstand und weiß nicht, was er schlussfolgert ohne 
den Geist, der Geist vielmehr ist es, der die Schlussfolgerung formt, erleuchtet und 
vervollkommnet, damit der Verstand weiß, was er schlussfolgert.

         (De mente, n. 84)

Der Geist ist nicht dasjenige Denkvermögen, das die einzelnen Propositionen des 
Syllogismus durchläuft. Durch den Geist wird vielmehr ein Erfassen des intelligiblen 
Sachgehalts möglich, der auf dem Wege der Schlussfolgerung herausgestellt wird. 
Dieser Sachgehalt ist nichts anderes als jener Ein- und Ausfaltungszusammenhang, 
der die Propositionen des Syllogismus, wie im obigen Beispiel, zu einem in sich viel-
heitlich8 strukturierten Ganzen und Einen macht. Der Geist ist insofern die Instanz der 
Formgebung (informare), des Intelligibel-Machens (dilucidare) und Vervollkommnens 
(perficere) des Syllogismus. Durch ihn wird erst das eigentliche Ziel des Schlussfol-
gerns (syllogizare) erreicht. Er ist, wie der Intellekt, das, was die Einheit des Syllogis-
mus in der Verschiedenheit seiner propositionalen Bestandteile stiftet und überblickt. 
Cusanus sieht im Syllogismus also stets ein Ineinandergreifen eines einheitsstiften-
den Denkens einerseits, das er mit dem Ausdruck intellectus oder mens, und eines 
Differenz durchlaufenden Denkens andererseits, das er mit dem Ausdruck ratio be-
legt.9 Dieses Ineinandergreifen scheint das Zentrum seines Interesses zu sein in der 
noetischen Perspektive auf den Syllogismus.10 Und dieses Ineinandergreifen zeigt 
auch, was logisch zu denken ganz allgemein bedeutet: ein Suchen des – wie es oben 
hieß – Selben im (begrifflich) Verschiedenen (idem in diversitate). Der Syllogismus ist 
insofern ein Paradigma, ein Modell logischen Denkens. Überall dort, wo sich jenes 
idem in diversitate niederschlägt, kann es nun im Syllogismus ein passendes Sym-
bol finden. So besteht die Möglichkeit, den Syllogismus aus dem Binnenkontext des 
Formallogischen zu lösen und auf andere Kontexte hin zu öffnen. Dass Cusanus die-
se Möglichkeit zu nutzen gewusst hat, wird der folgende Abschnitt zeigen. Schein-
bar logikferne Kontexte werden hier durch das Syllogismus-Symbol „logifiziert“, das, 
was man üblicherweise unter dem Titel „Syllogismus“ verhandelt, hingegen nivelliert 
oder entfremdet. 

7 Das Verhältnis zwischen intellectus- und mens-Begriff bei Cusanus ist – auch in entwicklungsgeschicht-
licher Perspektive auf sein Werk – komplex. Da beide Begriffe in Bezug auf den Syllogismusbegriff aber 
dieselbe Funktion auszuüben scheinen, vernachlässige ich diesen Aspekt hier. 
8 Vgl. Idiota de mente, n. 128: „Fiunt etiam syllogismorum demonstrationes secundum vim magnitudinis 
et multitudinis.“
9 Vgl. in diesem Sinne auch den Sermo CXXX, n. 5: „Vis rationalis discurrit et syllogizat, sed est in umbra, 
quia nescit, an attingat vel non, nisi descendat iudex rationum, scilicet intellectus, qui illuminat rationem, 
ut intellegat se recte vel oblique discurrere. […] ratio iudicat syllogismum illum concludere mediante 
intellectu“.
10 Mit Kurt Flasch ließe sich sagen, dass Cusanus in seiner noetischen Perspektive auf den Syllogismus 
eine in sich bewegte, dynamische Form von Identität thematisiert: „Bewegung innerhalb der Identität, 
dies verbindet die drei Sätze des Syllogismus mit der Aktivität unseres Intellekts.“ Vgl. Flasch 1998, 490.



© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

garrula logica? 31

Der Syllogismus als theologisches Symbol
(a) Syllogismus und Trinität 

Merkwürdig, in einer Predigt das Wort Syllogismus zu lesen: In Cusanus sermones 
liest man es mehrfach.11 De aequalitate (1459) – eine Schrift, die als eine Art philo-
sophische Einführung in sein Predigtwerk angedacht ist – macht vielleicht am deut-
lichsten, was der Grund dafür ist. Der Syllogismus soll hinleiten auf das, was Trinität 
heißt.12 Die in sich dreifaltig strukturierte Ganzheit, die Tri-Unität, die der Syllogis-
mus ist, wird jetzt zum Ausgang genommen, ein Bild der göttlichen Dreifaltigkeit zu 
gewinnen.13 Das Beispiel, an dem Cusanus dieses Bild entwickelt, entspricht genau 
dem, das ich oben gab (also dem Schluss auf die Sterblichkeit des Menschen im Mo-
dus Barbara der ersten Figur).14  

11 Vgl. etwa neben der Stelle aus Fn.9 (s.o.) den Sermo XXXVIII, n. 15 oder Sermo LXI, n. 23. 
12 Vgl. dazu auch den kurzen Abschnitt „Trinität und Syllogismus“ in: Flasch 1998, 489–492 sowie für eine 
mikrologische Analyse der hier einschlägigen Passagen den Abschnitt „Christologische Erkenntnistheo-
rie zwischen Ternar und Syllogismus“ in: Schwaetzer 2004, 94–114.
13 So sonderbar diese Engführung von Syllogismus und Trinität zunächst wirken mag, so darf doch nicht 
unerwähnt bleiben, dass sie im Rahmen eines von der Lullus-Lektüre nachhaltig geprägten Denkens 
etwas durchaus Übliches hat. Lullus – ein Referenzautor für Cusanus zeit seines Lebens – hatte das Tri-
nitarische zum philosophischen Grundprinzip erklärt (insbesondere durch seinen Korrelativen-Begriff). 
Die Frage, wo genau und auf welche Weise es sich in Sein und Denken manifestiert, ist ein zentrales 
Movens seines Denkens. Und so überrascht es nicht, dass er in der siebten distinctio seiner Logica Nova 
bereits die Frage aufwirft, an deren Beantwortung sich Cusanus in De aequalitate macht: „Verus syllogis-
mus quomodo est similitudo beatissimae Trinitatis?“ Lullus 1744 (Nachdruck Frankfurt 1971), 152. Vgl. 
zu diesem Themenkomplex auch: Johnston 1987, 100–109. Heymericus de Campo – philosophischer 
Lehrer und Weggefährte des Cusanus, selbst stark lullistisch geprägt – erklärt das Trinitarische ebenfalls 
zur Grundstruktur des Wirklichen und sieht es im Syllogismus gespiegelt. Vgl. Hoenen 1998, 206–263, 
hier 214.
14 Ich gebe hier vollständig diejenige Passage wieder, die im Folgenden in geraffter Form kommentiert 
wird: „Ac si intellectuale praesuppositum seu principium de se generaret suiipsius verbum, rationem seu 
notionem. Notitia enim illa foret consubstantialis similitudo eius, quia foret ratio intellectualis naturae 
sicut intellectuale praesuppositum, in qua ‘figura substantiae’ sive principium seu praesuppositum clari-
ficatur. Alias sine ratione tali remaneret sibi et omnibus praesuppositum incognitum. Ex quibus procedit 
utriusque amor seu voluntas. Nam amor sequitur cognitionem et cognitum – nihil enim incognitum 
amatur – et relucet in opere eius rationali, scilicet syllogistico, et maxime in primo modo figurae. Puta: 
Anima vult ostendere omnem hominem mortalem et arguit sic. Omne animal rationale est mortale. Om-
nis homo est animal rationale. Ergo omnis homo est animal mortale. Prima propositio est principium fe-
cundum praesuppositum; secunda ex fecunditate primae generata est eius fecunditatis ratio sive notio; 
ex quibus sequitur intenta conclusio. Sicut prima est universalis affirmativa, sic secunda, sic tertia et non 
est plus aut minus una universalis quam alia. Universalitas igitur in ipsis est aequalis sine alteritate. Sic 
etiam non plus continet in substantia prima quam secunda aut tertia. Nam prima omne animal rationale 
complectitur; sic secunda; sic tertia. Non enim secunda, quae de homine loquitur, minus complectitur, 
cum solus homo sit animal rationale. Sunt igitur illae propositiones tres aequales in universalitate, es-
sentia atque virtute. Hinc non sunt tres universalitates nec tres substantiae seu essentiae sive virtutes. 
Propter enim omnimodam aequalitatem non est alteritas substantiae in ipsis secundum omnem nostram 
apprehensionem, qui aliud rationale animal non cognoscimus quam hominem. Prima tamen propositio 
est prima et sic per se subsistens; sic et secunda secunda et tertia tertia, ita quod una non est alia. Tamen 
secunda totam naturam, substantiam et fecunditatem primae explicat sicut ‘figura substantiae eius’ ita 
quod, si prima diceretur pater, secunda diceretur filius unigenitus, quia aequalis naturae et substantiae, 
in nullo minor aut inaequalis, de fecunditate primae genita. Ita tertia, quae est intentio conclusionis utriu-
sque propositionis, pariformiter se habet. Prima memoriae similatur, cum sit principium praesuppositum, 
origine praecedens; secunda intellectui, cum sit explicatio notionalis primae; tertia voluntati, cum pro-
cedat ex intentione primae et secundae uti finis desideratus. In unitate igitur essentiae huius syllogismi 
trium propositionum per omnia aequalium relucet unitas essentialis animae intellectivae tamquam in 
opere eius logistico sive rationali. Nam per regulam praemissam anima rationalis se videt in syllogismo 
ut in suo opere rationali in alteritate operis, videt se sine illa alteritate in se et per visionem sui in se videt 
se in opere.” (De aequalitate, n. 7f.)



© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

Fabian Marx32

Jeder der Sätze dieses Syllogismus besteht als einzelner Satz je für sich. Er unter-
scheidet sich als einzelner Satz von den anderen, ebenso einzelnen Sätzen. Zugleich 
ist der eine Satz in dem anderen virtuell angelegt. Cusanus beschreibt das mit dem 
theologisch aufgeladenen Ausdruck der Fruchtbarkeit (fecunditas).15 Was er in De 
coniecturis durch das Begriffspaar complicatio-explicatio erläutert, soll hier nun also 
eine klar produktive, ja schöpferische Dimension erhalten. Der eine Satz lässt sich aus 
dem anderen eben aufgrund von dessen Fruchtbarkeit bzw. Virtualität entwickeln. So 
kann der Obersatz als ein principium fecundum in Bezug auf den Untersatz gelten. 
Dass der Obersatz den Untersatz in sich schließt, dass er sein Prinzip ist, wird aber erst 
durch die Explikation des Untersatzes begreiflich. Das principium fecundum ist als es 
selbst also nur durch seine Ausfaltung erkennbar. Diese Ausfaltung ist insofern sein 
Begriff (fecunditatis ratio sive notio). Damit sind beide Sätze in einen Zusammenhang 
geschlossen, der wiederum in der Konklusion als solcher thematisch wird. Denn – um 
noch einmal auf das obige Beispiel zurückzukommen – zu erschließen, dass jeder 
Mensch sterblich ist (K), bedeutet, das Sterblich-Sein des Lebewesens (P2) nicht für 
sich genommen, sondern als Explikation des menschlichen Lebewesen-Seins (P1) zu 
begreifen, P1 und P2 also als aufeinander verweisend zu verstehen. 

Wer sich nun auf diesen Verweiszusammenhang zwischen den Sätzen konzen-
triert, der stellt fest, dass die einzelnen Sätze als Glieder des Syllogismus nicht subs-
tantiell verschieden sind. Sie können hier schließlich nicht unabhängig voneinander, 
vielmehr nur in wechselseitigem Bezug miteinander bestehen. Weil sie alle innerhalb 
eines einzigen Einfaltungs- und Ausfaltungszusammenhangs stehen müssen, sind sie 
– insofern – dem Sein nach eins. Sie teilen sich eine Natur, ein und dieselbe Allge-
meinheit (universalitas). Diese Allgemeinheit, jener Einfaltungs- und Ausfaltungszu-
sammenhang, jene Virtualität und „Fruchtbarkeit“, ist ihre Substanz. Anders gesagt: 
Im Syllogismus ist die Substanz jedes seiner Sätze der Syllogismus selbst. Der einzel-
ne Satz hat im Syllogismus nicht isoliert Bestand, sondern nur im Hinblick auf die-
sen, ihn zugleich übergreifenden und durchwirkenden Zusammenhang. Und genau 
diese Struktur lässt eine Analogie zur göttlichen Trinität zu. Die göttlichen Personen 
sind zwar als einzelne Personen voneinander verschieden. Sie sind es aber nicht der 
Substanz nach. Denn in der Trinität kann das Sein des Sohnes, das Sein des Vaters 
und das Sein des Heiligen Geistes jeweils nur qua seines Zusammenhangs mit den 
beiden anderen Personen bestehen, nicht isoliert. Dass sich die Liebe im Vollzug des 
syllogistischen Denkens spiegelt, wie Cusanus sagt (amor relucet in opere syllogisti-
co), meint nichts anderes als diesen Umstand: dass das Verschiedene (die Sätze des 
Syllogismus, die göttlichen Personen) in sich auf das von ihm Verschiedene bezogen, 
damit aber in ein Gemeinsames gestellt und so auf ein Identisches hin überwunden 
ist. In Syllogismus, Liebe und Trinität zeigt sich je das idem in diversitate. 

(b) Syllogismus und Welt 

Auch die zweite symboltheologische Transformation des Syllogismus bei Cusanus 
beruht auf diesem Grundgedanken des idem in diversitate. Der thematische Fokus 
verschiebt sich nun aber von der Trinitäts- zur Schöpfungstheologie. Und es ist nicht 
mehr das Verhältnis der einzelnen Sätze zum ganzen Syllogismus, sondern das Ver-
hältnis der einzelnen Syllogismen zu den ihnen zugrundliegenden Figuren und Modi 
(Barbara, Celarent etc.), das jenen Grundgedanken sinnfällig werden lässt. Zwei Texte 

15 Ein Begriff der üblicherweise natürlich der mütterlichen Jungfrau Maria zuzuschreiben ist, worauf 
Schwaetzer (2004, 103) mit Bezug auf De docta ignorantia III, n. 213, wo der Begriff fällt, zurecht hinweist. 



© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

garrula logica? 33

sind hier von Belang: Der verhältnismäßig frühe Dialogus de genesi (1447) und das 
philosophische Testament des Cusanus, der Traktat De venatione sapientiae (1463).16 

Hier wie dort kommt der Syllogismus in einer Frage zur Sprache, die spätestens 
seit dem zweiten Buch von De docta ignorantia eine Grundfrage des Cusanus ist. In 
Worten, die nicht die des Cusanus sind, lautet sie: Wie muss etwas beschaffen sein, 
um ein vom ersten Prinzip Prinzipiiertes sein zu können? Weil Cusanus jenes erste 
Prinzip immer anders auf den Begriff zu bringen versucht, ändert sich immer wieder 
auch seine Terminologie zur Beschreibung des Prinzipiats. Fragt er im zweiten Buch 
von De docta ignorantia noch nach der unitas in pluralitate contracta, nach der in Viel-
heit gesammelten Einheit, so verschreibt er sich in De genesi der Frage, quomodo 
idem ipse est omnium causa, auf welche Weise das Selbe selbst Ursache aller Dinge 
ist. In De venatione sapientiae schließlich fragt er mit dem Begriff des posse fieri nach 
der Möglichkeit, dass überhaupt etwas vom ersten Prinzip Verschiedenes wird. Das 
syllogistische Denken steht ihm Modell, um diese einander verwandten Fragen be-
antworten zu können. 

In De venatione sapientiae – worauf ich mich hier konzentriere – ist sein Ge-
danke der folgende:17 Der Vollzug des syllogistischen Denkens ist, soll er erfolgreich 
sein, daran gebunden, sich an bestimmte Vollzugsweisen zu halten, eben die syllogis-
tischen Figuren und ihre Modi. Ein richtiger Schluss ist ein solcher, der diese Vollzugs-
weisen imitiert (imitari). Dass hier nur bestimmte Vollzugsweisen möglich sind und 
andere nicht – modern gesprochen also: dass logische Gültigkeit immer bestimmten 
Bedingungen genügen muss – zeigt, dass eine Art „Möglichkeitsraum“ besteht (Cu-
sanus sagt dazu: Werden-Können (posse fieri)), in dem schon festgelegt ist, was syl-
logistisch geht und was nicht.  Das heißt: Die Figuren und Modi zeigen, dass in gewis-
ser Hinsicht ein vorherbestimmter, aber noch in-expliziter Zusammenhang derjenigen 
Elemente besteht, mit denen das (nicht-fehlschließende) syllogistische Denken dann 
explizierend operiert. Wer richtig schlussfolgert, bedarf, wie Cusanus sagt, praedeter-

16 Vgl. De genesi, n. 180–182 und De venatione sapientiae, n. 9f.
17 Ich kommentiere hier in wiederum geraffter Form die folgende Passage: Intellectus magistri vult creare 
artem syllogisticam. Ipse enim posse fieri huius artis praecedit; quae ars in ipso est ut in causa. Ponit 
igitur et firmat posse fieri huius artis. Nam quae ars illa requirit, fieri possunt, ut sunt nomen et verbum et 
propositiones ex illis et ex illis syllogismus, qui fit ex tribus propositionibus quarum duae praemittuntur, 
ex quibus tertia concludens sequitur. Requiritur etiam, quod subiecta et praedicata omnium trium pro-
positionum non habeant nisi tres terminos. Ideo necesse est unum in praemissis bis resumi, qui dicitur 
medium. Aut igitur hoc est, quando in prima praemissa, quae dicitur maior, ille est subiectum et in mi-
nori praemissa praedicatum; aut ubi in ambabus praedicatum aut subiectum. Et ita oriuntur tres figurae. 
Cuiuslibet figurae etiam varii modi oriuntur ex varia et utili combinatione propositionum inutilibus combi-
nationibus reiectis, sicut sunt trium negativarum et trium particularium propositionum – et aliis secundum 
figuram inutilibus. Et primum ex tribus affirmativis universalibus nominant Barbara in prima figura. Secun-
dum ex universalibus, maiori negativa et minori affirmativa et conclusione negativa, nominant Celarent; 
et ita consequenter. Et hae sunt specificae formae syllogisticae in ratione fundatae et permanentes, quas 
necesse est omnem syllogismum, qui sensibili sermone exprimitur, imitari. Et ita posse fieri huis artis 
explicatur. Hanc artem inventor magister oboedienti tradit discipulo et mandat, ut secundum omnes 
sibi praepositos modos syllogizet. Sic forte se aliqualiter habet mundi artificium. Nam eius magister, 
gloriosus deus, volens constituere mundum pulchrum, posse fieri ipsius et in ipso complicite omnia ad 
illius mundi constitutionem creavit necessaria. Requirebat autem pulchritudo mundi tam illa quae essent 
quam quae et viverent atque etiam quae et intelligerent, atque etiam quod horum trium variae essent 
species seu modi pulchritudinis, quae sunt divinae mentis practicae praedeterminatae rationes et utiles 
pulchrae combinationes ad mundi constitutionem opportunae. Hoc divinum opificium deus oboedienti 
scilicet naturae ipsi posse fieri concreatae tradidit, ut posse fieri mundi secundum iam dictas praedeter-
minatas divini intellectus rationes explicaret, puta posse fieri hominis secundum rationem hominis prae-
determinatam explicaret. Et ita de cunctis, sicut syllogizans ad praedeterminatas rationes, quae Barbare 
Celarent nominantur, syllogizando respicit. (De venatione sapientiae, n. 9f.) 



© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

Fabian Marx34

minatas rationes, vorherbestimmter Gründe, auf die er im Vollzug des Schlussfolgerns 
blickt (syllogizando respicit) und die er durch seine Schlüsse imitiert. Solche rationes 
bedürfen allerdings ihrerseits einer Instanz, die sie vorherbestimmt. Auch jener syllo-
gistische „Möglichkeitsraum“ muss geschaffen werden. Cusanus nennt diese Instanz 
hier intellectus magistri. Damit ist zunächst einfach das Einsichtsvermögen des Logik-
Lehrers gemeint. Er kann Logik lehren, weil er, anders als sein Schüler, die Gültigkeit 
jener rationes bereits eingesehen hat. Er muss sie nicht mehr im Durchdenken einzel-
ner Schlüsse explizieren. In ihm ist die ars syllogistica ‚wie in der Ursache‘ (ut in causa), 
weil ihm alle möglichen Schlüsse schon zur Disposition stehen. Wieder steht der intel-
lectus dabei für ein komplikatives und synoptisches Denken, dessen Bestehen voraus-
zusetzen ist, wenn das, was der Syllogismus im Durchgang von Obersatz, Untersatz 
und Konklusion expliziert, in seiner Notwendigkeit eingesehen werden können soll. 
Ohne solche Komplikation kein Syllogismus. Ohne solche Komplikation – und darin 
soll nun die Analogie liegen – aber auch keine Möglichkeit einer von Gott verschiede-
nen Welt. Denn das Verhältnis von Komplikation und Explikation, das im Syllogismus 
zu finden ist, entspricht genau dem Verhältnis, das auch das Zustandekommen einer 
in sich wohlgeordneten Welt erklärt  (sic forte se aliqualiter habet mundi artificum). 
Die Welt nämlich ist nichts anderes als Imitation und Explikation von durch Gottes 
Intellekt gesetzten, durch ihn vorhergewussten und in ihm komplizierten rationes. 
Auch die Welt – als in sich strukturierte Ganzheit – ist von einem posse-fieri, von 
einem ursprünglich festgelegten Zusammenhang abhängig, in dem schon bestimmt 
ist, was werden kann und was nicht. Der Syllogismus wird bei Cusanus also, wie auch 
Hans Blumenberg hervorgehoben hat, selbst zu einer Art von „Weltexplikation“.18 
Er gehört zu den Phänomenen, durch die sich der Mensch zum Ausdruck bringen 
kann, was Welt bedeutet, durch die er also ein Wissen um das Wesen der Schöpfung 
gewinnt. Das seit De docta ignorantia virulente Verhältnis von Prinzipiert-Sein und 
Prinzip selbst findet so im syllogistischen Denken ein Symbol.

Cusanus und die Logik
In aller Kürze habe ich hier eine Konstellation derjenigen Kontexte gegeben, in denen 
der Syllogismus bei Cusanus zum Thema wird. Es sind im Wesentlichen drei: Das noe-
tische Verhältnis des diskursiven Denkens der ratio zum nicht-diskursiven Denken des 
Intellekts erstens, die Trinität zweitens und das Verhältnis von Prinzip und Prinzipiat 
drittens. Das Gemeinsame dieser Kontexte liegt darin, dass sich in ihnen je (allerdings 
auf verschiedene Weise) ein idem in diversitate niederschlägt. Und der Syllogismus 
soll stets Bild für dieses idem in diversitate sein. 

Am Beispiel des Syllogismus zeichnet sich so ein spezifisch cusanischer Um-
gang mit der Logik, mit ihren Themen, Problemstellungen und Begriffen ab. Bislang 
hat an diesem Umgang meist nur sein Verhältnis zum Widerspruchsprinzip Interesse 
gefunden. Hier sollte deshalb mit dem Syllogismusbegriff – als einem nicht minder 
zentralen Paradigma logischen Denkens – ein anderer Schwerpunkt gesetzt werden. 
Dies auch, damit die Ambivalenzen, die in Cusanus‘ Verhältnis zur Logik liegen, deut-
licher zutage treten. Denkt man hier nämlich nur an den Gegensatz von Koinzidenz- 
und Widerspruchsprinzip, denkt man nur an Johannes Wencks De ignota litteratura 
und Cusanus’ Reaktion darauf in der Apologia doctae ignorantiae, so scheint sich das, 
was eigentlich ein Verhältnis der Ambivalenz ist, zu dem einer glasklaren Opposition 
zu vereindeutigen. Hier aber hat sich gezeigt: Wenn Cusanus den Syllogismus the-

18 Vgl. Blumenberg 1976, 95.



© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

garrula logica? 35

matisiert, in Zusammenhängen, die prima facie weit auseinander liegen zu scheinen, 
dann geht es ihm nirgends darum, das Ungenügen logischen Denkens herauszustel-
len. Er versucht, im Gegenteil, in einem logischen Terminus technicus ein für sein 
Denken fundamentales Verhältnis – das des idem in diversitate – wiederzuerkennen 
und es durch einen symbolisierten Gebrauch dieses Terminus in ganz verschiedenen 
Kontexten sichtbar werden zu lassen. 

Die Bedeutung der cusanischen Logikkritik, von der anfangs die Rede war, ist 
damit nicht nivelliert, wohl aber akzentuiert. Denn: Dass der aristotelischen Logik im 
Lichte des Koinzidenzgedankens nur ein beschränkter Geltungsbereich zuzuweisen 
ist, dass sie in Sachen der Theologie also ein inadäquates Denkmittel sei, ist kein 
Dogma, von dem sich Cusanus nicht bisweilen auch zu lösen gewusst hat. Eine theo-
logische Transposition dieser Logik lag hier im Rahmen des Denkbaren. 

Literatur
Aertsen, Jan A.: Der Satz vom Widerspruch in der Mittelalterlichen Philosophie. Baron 

Münchhausen, Thomas von Aquin und Nikolaus von Kues. In: Klaus Jacobi 
(Hg.): Argumentationstheorie. Scholastische Forschungen zu den logischen und 
semantischen Regeln korrekten Folgerns. Leiden 1993, 707–727.

Beierwaltes, Werner: Einheit und Gleichheit. Eine Fragestellung im Platonismus von Chartres 
und ihre Rezeption durch Nicolaus Cusanus. In: ders.: Denken des Einen. Studien 
zur neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte. Frankfurt a. M. 1985, 
370–386.

Blumenberg, Hans: Aspekte der Epochenschwelle: Cusaner und Nolaner. Frankfurt a. M. 1976.
v. Bredow, Gerda: Complicatio/explicatio. In: Karlfried Gründer und Joachim Ritter (Hg.): 

Historisches Wörterbuch der Philosophie. Basel 1998. (Onlineversion: https://doi.
org/10.24894/HWPh.568)

Cassirer, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance (ECW XIV). 
Hamburg 2002.

Flasch, Kurt: Die Metaphysik des Einen bei Nikolaus von Kues: problemgeschichtliche Stellung 
und systematische Bedeutung. Leiden 1973.

— Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung. Frankfurt a. M. 1998.
Gili, Luca: With Aristotle, Beyond Aristotle. Nicholas of Cusa and the ‘New’ Logic of the 

Intellect. In: Emmanuele Vimercati und Valentina Zaffino (Hg.): Nicholas of Cusa and 
the Aristotelian Tradition. Berlin/Boston 2020, 55–66.

Hoenen, Maarten: Trinität und Sein: Der Traktat De signis notionalibus trinitatis et unitatis 
supernae und seine Bedeutung für das trinitarische Weltbild des Heymericus de 
Campo. In: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 45 (1998), 206–263.

Imbach, Ruedi: Primum principium. Anmerkungen zum Wandel in der Auslegung der 
Bedeutung und Funktion des Satzes vom zu vermeidenden Widerspruch bei Thomas 
von Aquin, Nikolaus von Autrécourt, Heymericus de Campo und Nikolaus von Kues. 
In: Martin Pickavé (Hg.): Die Logik des Transzendentalen. Festschrift für Jan A. Aersten 
zum 65. Geburtstag. New York 2003, 600–616.

Johnston, Mark D.: The Spiritual Logic of Ramon Llull. Oxford 1987.
Kraus, Manfred: Syllogismus. In: Gert Ueding (Hg.): Historisches Wörterbuch der Rhetorik. Bd. 

9: St–Z. Berlin/Boston 2009, 269–298.
Lullus, Raymundus: Logica nova. Logicalia parva. De quinque praedicabilius et decem 

praedicamentiis. Palma de Mallorca 1744 (Nachdruck Frankfurt 1971).
Marx, Jacob: Verzeichnis der Handschriften-Sammlung des Hospitals zu Cues bei Bernkastel. 

Trier 1905.
Meliadò, Mario/Senger, Hans Gerhard: Cusanus-Marginalien. Zur Edition und Interpretation 

einer Überlieferung am Seitenrand. In: Bulletin de Philosophie Médiévale 64 (2023), 
209–242.



© Bildbruch 7 Herbst 2025
ISSN: 2702-0150

Fabian Marx36

Schwaetzer, Harald: Aequalitas. Erkenntnistheoretische und soziale Implikationen eines 
christologischen Begriffs bei Nikolaus von Kues. Eine Studie zu seiner Schrift ‚De 
aequalitate‘. Hildesheim 2004.

Spieth, Andreas: „…to reject Aristotle and to leap higher“. Cusanus’ Mystical Theology and 
the Principle of Non-Contradiction. In: Emmanuele Vimercati und Valentina Zaffino 
(Hg.): Nicholas of Cusa and the Aristotelian Tradition. Berlin/Boston 2020, 67–82.

Stammkötter, Franz-Bernhard: Der Streit zwischen Johannes Wenck von Herrenberg und 
Nikolaus von Kues um die Gültigkeit des Satzes vom zu vermeidenden Widerspruch. 
In: Jan A. Aertsen und Martin Pickavé (Hg.): „Herbst des Mittelalters“? Fragen zur 
Bewertung des 14. und 15. Jahrhunderts. New York 2004, 433–446.

Thom, Paul: Syllogismus; Syllogistik. In: Karlfried Gründer und Joachim Ritter (Hg.): Historisches 
Wörterbuch der Philosophie. Basel 1998. (Onlineversion: https://doi.org/10.24894/
HWPh.4178)

.


